
La Escuela, una experiencia

Diciembre 2025

REVISTA VIRTUAL DE LA NEL CIUDAD DE MÉXICO #22



Revista Glifos 
Nueva Escuela Lacaniana 

Ciudad de México 
Número 22 / La Escuela, una experiencia 

Responsable
Edgar Vázquez

Comité Editorial 
Nalleli Garibay

Jorge Santiago
Pilar Santoyo

Astrid G. Torres

El contenido argumental y fundamentación 
de los artículos publicados en Glifos 
son responsabilidad de sus autores.



"...no se escatimará nada para que todo 
cuanto hagan de válido tenga la repercusión que merece, 

y en el lugar que convenga”
Jacques Lacan, Acto de Fundación, (1964).



GLIFOS 22. LA ESCUELA, UNA EXPERIENCIA
EDITORIAL                                                                                                                        

PASANDO REVISTA
7.         Virginia Carvalho                                                                                                                                  

POLÍTICA EPISTEME Y ENSEÑANZA
13.      El lugar de la política y el deseo del analista en «La dirección de la cura»: 
          Un pródromo de la orientación hacia lo real / Domenico Cosenza                                               
18.      Deliciosa virtud  /  Viviana Berger                                                                                
22.      Sobre la enunciación / Ana Viganó                                                                       

37.      Una puerta… que se abre desde adentro / Paulina Salinas
29.      Nada de todo / Gladys Martínez

VIDA DE LA SECCIÓN
43.      Lo invisible en la experiencia / Edgar Vázquez 

51.      Acción y deseo del analista / Carolina Puchet Dutrénit
47.       LA Orientación no existe / Silvana Di Rienzo                                                          

53.      La Biblioteca: un espacio de saber vivo 
           y lazo con la ciudad / Comisión de Biblioteca
57.      La sexualidad infantil en Freud: un enigma que perdura / Diana Ortiz M
61.      Leer al niño hoy / María Victoria Ferrero
64.      Del cuerpo pulsional al cuerpo desenfrenado / Irene Sandner
68.      Medea: Maga-Mujer-Madre y Asesina / Cinthya Estrada



La Escuela, una experiencia 

¿Cuál es el momento de nuestra Sección? Pregunta
que supuso una reconfiguración en la planeación de
este número de Glifos. Y enseguida ¿Cómo se articula
el trabajo de esta Sección, en nuestra ciudad, con la
Escuela? ¿Cómo dar cuenta de ello sin ser localistas?

Ensayamos aquí, y por este momento, una posible
respuesta. Va desde poderosas resonancias del X
ENAPOL, pasando por el trabajo preparatorio a las XV
Jornadas de la NEL y también, apuntando un poco
más lejos, con miras al XV Congreso de la AMP.  
Eventos que nos invitan a reinventar el psicoanálisis
conversando con lenguas que siempre son otras.

Al mismo tiempo, dar constancia de lo que ocurre en
la singularidad de nuestra ciudad: el trabajo alrededor
del órgano base de la Escuela; el imponderable
esfuerzo de poner a dialogar al discurso analítico con
distintas disciplinas, instituciones y discursos, sin
hacerles obstáculo pero sin dejarse absorber por
ellos. Presentamos asimismo las elaboraciones, por el
momento, de quienes han decidido declarar espacios
de enseñanza.       

Les deseamos buena lectura.

Comité Editorial Glifos

GLIFOS 22

EDITORIAL
GLIFOS 22.
LA ESCUELA, UNA EXPERIENCIA

5



PASANDO REVISTA



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

* Psicoanalista en Vitoria, Brasil. Miembro
de la Escuela Brasileña de Psicoanálisis
(EBP) y de la Asociación Mundial de
Psicoanálisis (AMP).

1. Lacan, J. (2007). El seminario, Libro 20,
Aun. Buenos Aires: Paidós, p.62.

2. Ídem.

Pasando
Revista
Virgínia Carvalho*

Glifos: ¿Qué es Cythère y qué lugar ocupa dentro de
las publicaciones del Campo Freudiano?

Virginia Carvalho: En el Seminario 20, Lacan nos
recomienda no hacer obstáculo al discurso
universitario, al que propone escribir “uni-vers-
Cythère: unidos-hacia-Citeres”  o unidos en el
universo de Citera; esto en el intento de “impartir
educación sexual”,  con el objetivo de mejorar la
relación entre los sexos, lo que del lado del analista
sólo puede provocar la más tonta de las sonrisas.
Citera es una isla del sur de Grecia, conocida como el
lugar de nacimiento de Venus, diosa del amor. Esta
referencia, así como el cuadro de Antoine Watteau
Pèlerinage à l’île de Cythère (Peregrinación a la Isla
de Citera), sirvieron de inspiración para la creación de
la revista en el 2018; para ese momento bajo la
dirección de Mariana Gómez.

1

2

Desde entonces, Cythère? Revista de la Red
Universitaria Americana (RUA), se estableció en la
Red como una “revista universitaria” escrita por
psicoanalistas de las Escuelas de la FAPOL
(Federación Americana de Psicoanálisis de
Orientación Lacaniana) y de la Asociación Mundial de
Psicoanálisis que se encuentren insertos en el ámbito
universitario. 

7



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

3. Lacan, J. (1992). El seminario, Libro 17,
El reverso del psicoanálisis. Buenos Aires:
Paidós.

4. Miller, J.-A. (2017). Cuestión de Escuela.
Consideraciones  sobre  la  Garantía,  p.  2.  
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e
05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-
n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-
Garant-a-21.1.2017.pdf?
rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&
st=80lp8rm3&dl=0

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Con textos en castellano y en portugués, se propone
transmitir; sobre todo en el ámbito universitario, los
conceptos, la teoría, la construcción epistémica, la
eficacia clínica y la política del psicoanálisis de la
orientación lacaniana de manera rigurosa y precisa.
Es así, una “revista universitaria escrita por
psicoanalistas” del Campo Freudiano ¿No estaríamos
frente a una contradicción en los términos, ya que lo
universitario y lo psicoanalítico no se funden? 

Aprendemos con Lacan, en su Seminario 17, El
reverso del Psicoanálisis,  que, o estamos en el
discurso universitario, o estamos en el discurso del
analista, y que cuando fluctuamos entre los discursos,
à cotê de la plaque, estamos en el campo de la
debilidad.

3

En ese sentido, Cythère?, una revista que lleva un
signo de interrogación en su título, no se propone
inmiscuirse en otros discursos. No se trata de intentar
hacer entrar al psicoanálisis en la burocracia
mercadológica de la universidad, ni tampoco de que
pueda servirse de la universidad para ampliar su
audiencia. A lo que se aspira es a mantener una
extimidad fundamental entre el discurso universitario y
el discurso del analista.

Tal como lo ha indicado Fernanda Otoni, actual
presidenta de la FAPOL, “la presencia del
psicoanálisis en la universidad es una cuestión de
Escuela”, lo que nos ha remitido a la imagen evocada
por Jacques-Alain Miller en 2017, en su conferencia
titulada Cuestión de Escuela: Consideraciones sobre
la garantía “(…) la Escuela es un ser ambiguo, que
tiene alas analíticas” (…) y “patas sociales”.  Allí nos
indica que el discurso analítico “da lugar a lo
inconmensurable,   es  decir,   al   factor   (a)   que   se 

4

8

https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0
https://www.dropbox.com/scl/fi/oxi8h6n4e05pf2t1e13cr/Jacques-Alain-Miller-Cuesti-n-de-Escuela.-Consideraciones-sobre-la-Garant-a-21.1.2017.pdf?rlkey=9sqgz4pvjwtv0taqozns779uh&e=1&st=80lp8rm3&dl=0


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

5. Ibíd., p. 4.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

intercala siempre en el cálculo”.5

En esta perspectiva, Cythère? no es solamente una
revista dirigida a aquellos psicoanalistas que trabajan
en la universidad o a aquellos universitarios
interesados en el psicoanálisis. Se trata de un espacio
privilegiado para lo nuevo y lo hetero que puede
provenir de quienes habitan el campo vivo de la
universidad.

Por esta razón, Cythère? está en condiciones de
hacer avanzar al propio psicoanálisis en las sorpresas
que encuentra frente a los cuestionamientos de los
estudiantes, de las preguntas que suscitan las
investigaciones científicas, al interrogar las “nuevas
palabras”, modismos y soluciones inventadas en lo
contemporáneo para dar cuenta del malestar en la
cultura.

G: ¿Qué efectos se han recogido en la universidad a
partir de la creación de Cythère?

V.C: La creación de Cythère? se articula con la de
RUA, la cual es una red que busca favorecer la
transmisión del psicoanálisis a través del intercambio
de psicoanalistas del Campo Freudiano que están
insertos en contextos diversos y que trabajan en la
universidad. La creación de la revista permitió un lugar
de dirección y difusión de estos trabajos que llevan la
marca de un rigor académico que no deja de lado la
singularidad propia del psicoanálisis. Además,
sabemos por los colegas, que se han servido de los
textos publicados en la revista; tanto para su trabajo
epistémico, como en el trabajo clínico. Lo anterior sin
que necesariamente dichos colegas estén
circunscritos  a  la  academia. Por  otro  lado, Cythère? 

9



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

también se constituye como un espacio importante
para la publicación de trabajos académicos, ya que es
una revista indexada y arbitrada académicamente.

G: ¿Cómo a partir de las publicaciones el
psicoanálisis se hace un lugar en lo académico?

V.C: Un aspecto importante de nuestro trabajo en la
revista es la difusión de la publicación en los cursos
que se imparten en la universidad. En este sentido,
animamos a los colegas que forman parte de la RUA a
que utilicen la publicación en sus clases para así
contribuir a la difusión del psicoanálisis en la
universidad. 

Al mismo tiempo, hemos creado una sección llamada
“Acontece en la Universidad”, en la que publicamos
textos que son transcripciones de conferencias,
mesas redondas y conversaciones de la orientación
lacaniana que han tenido lugar en el ámbito
académico. Sabemos que hay interés en mantener
vivo el psicoanálisis en el contexto universitario; por
eso, ofrecer un lugar para que se publiquen textos de
nuestra orientación ha sido fundamental para la propia
política del psicoanálisis.

G: En la editorial de Cythère? Número Especial,
Erèhtyc? del 2024, se plantea que la orientación
apunta a fortalecer el intercambio federativo, tanto
entre las tres Escuelas de América, como en la
relación Escuela-Universidad de cada lugar. ¿Qué se
espera de ello y qué se ha logrado verificar?

V.C: Este intercambio federativo ya se encuentra en la
composición del equipo de la revista. Cada número es
pensado en el comité editorial, que incluye igualmente
al bureau de la FAPOL, la coordinación de la RUA y la

10



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

consultoría de Jacques Alain-Miller. Se tiene una
política editorial de incluir trabajos de todas las
Escuelas que componen la FAPOL (EBP, EOL y NEL)
y la difusión de cada edición se extiende igualmente
en las tres Escuelas. Así también, en la sección
“Redes” hay un espacio para los textos de los colegas
de la RUE, que es la Red Universitaria de la Europea. 

Este intercambio es fundamental para que Cythère?
siga siendo una revista en la que la diversidad,
orientada por la idea de la Escuela Una nos permita
hacer avanzar el psicoanálisis en su lectura e
interpretación de la subjetividad de la época y, al
mismo tiempo, fortalecerla en el mundo.

11



POLÍTICA, EPISTEME Y ENSEÑANZA



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

* Texto presentado en la
Conversación rumbo a las XV
Jornadas de la NEL, La orientación de
la experiencia analítica, el 29 de
agosto de 2025 en la NEL Sección
Ciudad de México.

** Psicoanalista en Milán, Italia.
Analista Miembro de la Escuela
(AME) de la Scuola Lacaniana di
Psicoanalisi (SLP) y de la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

1. Miller, J.-A. (1992). Puntuaciones
sobre la Dirección de la Cura. Texto de
Orientación para las XV Jornadas de
la Nueva Escuela Lacaniana, p.6.
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-
content/uploads/sites/4/2025/05/Punt
uaciones-sobre-la-Direccion-de-la-
Cura_Miller-v04.pdf

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

El lugar de la política y el deseo del
analista en «La dirección de la cura»: Un
pródromo de la orientación hacia lo real*
Domenico Cosenza**

He intentado buscar una puerta de entrada al tema de
las próximas Jornadas de la NEL sobre La orientación
en la experiencia analítica, para nuestra conversación
de hoy, a partir del texto de Miller Puntuaciones sobre
la dirección de la cura. En este texto de 1992, Miller
comenta el escrito de Lacan más explícitamente
destinado a proporcionarnos lo que el propio Miller
denomina “una teoría de la praxis analítica”,  es decir,
La dirección de la cura y los principios de su poder, de
1958. De hecho, no hay ningún texto que se preste
mejor que este para introducirnos en la orientación de
Lacan en el campo de la práctica analítica. Se trata
también de uno de los escritos de Lacan más
comentados por Miller. Al mismo tiempo, es un escrito
que, para la época en que fue producido, aún no es
explícitamente un texto de la orientación hacia lo real,
y a partir de lo real, en el corazón de la última
enseñanza de Lacan y que guía la lectura de Miller,
sea legible con claridad. 

1

Pero tal vez sea precisamente este aspecto el que
contribuye a que su lectura sea importante, porque
nos obliga a recorrer los pasajes en los que Lacan
esboza su teoría de la praxis analítica, teniendo en
cuenta este punto de extimidad constituido por lo real,
y nos ayuda a captar sus primeras manifestaciones.
La misma lectura que Miller nos ofrece en este texto
de orientación nos muestra, en el fondo, respetando la 

13

https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

2. Ibid., pp. 24-25.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

estructura del texto, aquellos puntos o detalles en los
que la orientación hacia lo real se vislumbra con
claridad en el horizonte.

El camino que decidí tomar entonces va en la
dirección de resaltar el valor que la dimensión política
adquiere para Lacan en este escrito, en su diferencia,
pero al mismo tiempo en su articulación, con la táctica
y la estrategia de la cura. Por lo tanto, propongo leer la
orientación de la experiencia analítica, en este texto
de Miller, a partir de la coordenada de la política del
psicoanálisis. En cierto sentido, esto nos lleva a partir
del párrafo final del texto de Miller, donde nos habla,
en efecto, del tríptico que estructura el texto a la luz de
las coordenadas de la táctica, la estrategia y la política
indicadas por Lacan. Miller nos señala, de hecho, en
el texto de Lacan un tríptico de conceptos clave  de la
práctica analítica que permiten especificar el estatuto
de la acción analítica. Esta referencia a la acción
analítica es importante, y Miller nos invita a situarla a
medio camino entre la acción del escrito El tiempo
lógico… de 1946 y la noción de acto analítico, que él
inventa en el Seminario XV de 1967-69. En 1958,
Lacan aún no distingue entre acto y acción, como lo
hará en 1968, por lo que el concepto de acción
resume en sí mismo las prerrogativas de lo que entra
en juego en la praxis del analista.

2

Para Lacan, existen diferentes grados de libertad que
distinguen, en La dirección de la cura, la táctica, la
estrategia y la política. En estos tres niveles distribuye
tres dimensiones esenciales de la práctica analítica: la
interpretación, la transferencia y el ser o la carencia
de ser del analista. No se trata de tres niveles que
tengan el mismo peso en la cura. La interpretación
pertenece a la táctica: cuanto menos determinante es
en  la  dirección  de  la  cura,   más  libre  es.   Esto  no

14



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

3. Ibid., pp. 24-25. 

2. Lacan, J. (1975). La dirección de la cura
y los principios de su poder. Escritos 2.
México: Siglo XXI, p. 569.

3. Miller, J.-A. Puntuaciones sobre la
dirección de la cura. Op. Cit., p. 5.

4.  Ídem.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

significa que no haya interpretaciones memorables,
que dejen huella en el curso de un análisis. La
transferencia pertenece a la estrategia, y la posición
que ocupamos en la transferencia y en su maniobra
(también aquí Lacan utiliza un significante de la
terminología militar) es menos libre pero más
determinante para el resultado del tratamiento. Pero
aún más determinante y menos libre para Lacan es la
política que preside la dirección del tratamiento, que
se centra en el ser o, mejor aún, en la falta de ser del
propio analista: “El analista es aún menos libre en
aquello que domina estrategia y táctica: a saber, su
política, en la cual haría mejor en ubicarse por su
carencia de ser que por su ser”.3

Interrogar la orientación del psicoanálisis a partir de la
política implica entonces centrar nuestra atención en
el analista, en su ser y, sobre todo, en su carencia de
ser, así como en su formación. En La dirección de la
cura, como subraya Miller, es en el nivel del deseo
donde el analista encuentra el ámbito de su acción.
Miller subraya que aquí Lacan no se conforma con
reducir la praxis analítica a una no acción, sino que
quiere elaborar una teoría de la acción analítica. Por
eso nos dice que “el analista no es un contemplativo”,
a diferencia del filósofo platónico o del sabio oriental:
como el inconsciente, como el deseo, se mueve.
Ahora bien, ¿Qué mueve al analista en la cura? ¿Cuál
es la causa de su actuar? Esta cuestión está en el
centro de este texto de Lacan y de la política del
tratamiento. Aquí se entrelazan, en su sentido más
estricto, el psicoanálisis puro (relativo al recorrido del
análisis de un analista) y el psicoanálisis aplicado
(relativo al tratamiento analítico de un analizante por
parte de un analista).

4

5

15



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

5. Ídem.

5. Ibid., p. 22.

6. Lacan, J. La dirección de la cura, Op.
Cit., p. 602.

7. Miller, J.-A. Puntuaciones sobre la
dirección de la cura, Op. Cit., p 23.

8. Ibid., p. 22.

En este texto, como subraya Miller, Lacan nos invita a
situar la política del psicoanálisis en el plano del
deseo. Miller lo aclara bien en la última parte de su
texto, después de habernos hablado de la paradoja de
la posición analítica. Paradoja ligada al hecho de ser
una posición que opera en el lugar del gran Otro, a
condición de que el analista no se identifique con él.
Paradoja ligada al mismo tiempo al poder en juego en
la cura, en la que el analista ocupa al mismo tiempo el
lugar del amo, pero lo encarna, dirá más tarde Lacan,
no desde el dominio, sino desde la posición de un
objeto desecho.

Por un lado, la praxis analítica en su política apunta
hacia lo que Miller define en este texto como lo
indecible del deseo: ya no se trata de reconocer el
deseo inconsciente reprimido y reintegrarlo
dialécticamente, sino más bien de captar su estatuto
estructural de indecible. “El deseo es lo que no se
puede decir”.  La propia definición del deseo que
Lacan nos ofrece en este escrito lo expresa
explícitamente: “el deseo es la metonimia de la
carencia de ser”.  Este imposible de decir es ya una
forma de definir el objeto del psicoanálisis como algo
que concierne a lo real, en cuanto imposible. En este
sentido, continúa Miller, “este escrito ya nos muestra
la centralidad de lo no-todo y de lo femenino en la
posición del analista, se presenta como un elogio del
no-todo”.

6

7

8

Miller lo muestra más explícitamente en su
comentario: nos dice que es el objeto a invisible del
deseo lo que está en el centro de La dirección de la
cura.  Es en esta dirección, hacia el objeto indecible
en el núcleo del deseo, hacia donde se orienta la cura
analítica.

9

16

TEXTO DEL PÁRRAFO



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Pero lo que permite esta orientación, haciéndola
sostenible, es algo que ocurre en el analista y que
concierne a lo más íntimo de su ser, en última
instancia, su carencia de ser. Es la verdadera
invención conceptual que Lacan introduce en La
dirección de la cura: el deseo del analista. Se trata de
ese deseo que es producto de la formación de un
analista, que, según nos dice Miller, es más fuerte que
el deseo de poder  y que, precisamente por eso,
permite al analista preservar su posición en la cura, a
pesar del poder que le confiere el dispositivo. Como
dirá más adelante, en el Seminario VIII La
transferencia, es una “mutación en la economía del
deseo”  la producción en el análisis del deseo del
analista. Es una mutación libidinal, que se produce en
el paso de psicoanalizante a psicoanalista y que
mantiene al sujeto en el dispositivo analítico en
posición de objeto causa para la demanda de otro en
posición de analizante.

10

11

Es este deseo más fuerte, cuya primera manifestación
Lacan capta al final de La dirección de la cura, en el
deseo de Freud,  lo que permite a un analista
mantener su posición en lugar de lanzarse al cuello de
su atractiva paciente, o de arrojar por la ventana a otro
paciente con sus quejas implacables, como nos dice
Lacan también en el Seminario VIII. Tenemos, pues,
esta pareja que se destaca en La dirección de la cura
y que nos ofrece un vector de su orientación: el deseo
del analista, por un lado, lo indecible del deseo del
analizante por otro. Entre ambos hay que inventar
cada vez algo que no es reproducible en forma de
modelo o estándar, sino que se presenta, como se
dice al principio del argumento de las próximas
Jornadas de la NEL, como un vacío, una brecha entre
la orientación y la experiencia.

12

13

17

10. Ibid., p. 9-10.

11. Lacan, J. (2003), El Seminario. Libro
VIII. La transferencia. Buenos Aires: Paidós,
p. 215.

12.  Lacan, J., La dirección de la cura, Op.
Cit., p. 622.

13. R. Andrade, L. Arciniegas, M. V. Clavijo,
P. Cornu, M. C. Giraldo, A. Hornos, C.
Puchet, A. Reinoso (Comisión epistémica),
XV Jornadas de la NEL. La orientación en
la experiencia analítica. Argumento, p. 2.
https://jornadasnelcf.com/xv/orientacion/arg
umento/

https://jornadasnelcf.com/xv/orientacion/argumento/
https://jornadasnelcf.com/xv/orientacion/argumento/


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

* Texto de orientación hacía el XV
Congreso de la AMP, No hay relación
sexual.

** Psicoanalista en Ciudad de México,
México. Analista Miembro de la
Escuela (AME), de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y de la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

1. Lacan, J. (1973). Conferencia
pronunciada en el Museo de la ciencia
y la técnica de Milán el 3 de febrero.
Inédita.

2. Ídem.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Deliciosa virtud*

Viviana Berger**

¿Qué se designa con el término “relación sexual” en
psicoanálisis? Lacan preguntó esto durante una
conferencia que pronunció en Milán en 1973: “(...) No
está claro que lo que llamamos corrientemente
´relación sexual´ quiera decir que sea para nada
sexual”.1

Ello resulta así porque en la medida en que
reconocemos la existencia del inconsciente, entendido
como el atravesamiento del lenguaje en los seres
hablantes, “lo sexual” se aleja del orden natural
(instinto) y de cualquier posibilidad de
complementariedad entre los sexos. En otros
términos, lo sexual para el psicoanálisis transita por
los laberintos del deseo y del goce; luego entonces, no
es instintivo. 

Así, la relación sexual no tiene nada de sexual, en
tanto que en los seres humanos no está comandada
por la ley de la biología. De este modo, lo sexual
resulta el impasse que el lenguaje introduce entre los
cuerpos. Lacan también cuestiona la factibilidad de
“relación”. Así, propone lo siguiente:

18

T
EXTO DEL PÁRRAFO

Si la palabra es goce -es goce que tiene una
cierta relación con el goce sexual- hay una cosa
que por lo contrario nos muestra muy bien la
experiencia analítica: es que es raro que el goce
sexual establezca una relación.2



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

3. Lawrence, D. H. (1985). Haciendo el
amor con música. México: Fontamara.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Pues bien, ¿qué posibilidad de establecer un lazo
entre los seres hablantes si, en el inconsciente, la
relación entre los sexos es imposible, si el goce de
uno no está coordinado con el goce del otro y si
además toda la estructura tiende a rechazar el goce
del otro?

El literato David Herbert Lawrence escribió un ensayo
muy provocador para 1920, al cual tituló Haciendo el
amor con música.  Este escrito inicia con un diálogo
imaginario entre Romeo y Julieta, la pareja arquetipo
de los enamorados perfectos: 

3

Aún con todo y música, el desencuentro resulta
inexorable. Allí donde Romeo no comprende y se
resigna bajo dichos tales como “las mujeres son todas
locas” o “es imposible entender a las mujeres”,
etcétera, el psicoanálisis confirma: “No hay relación
sexual". 

Para Lawrence, la música será aquello que vela el
encuentro desnudo de los cuerpos reales y lo eleva al
estatus de “hacer el amor”, pero para fracasar.

19

-Para mí –dijo Romeo– bailar es,
simplemente, hacer el amor con música.
-Será por eso que nunca quieres bailar
conmigo – replicó Julieta.
-Bueno… ¿sabes una cosa? Eres demasiado
personal

¿Qué desearon y quisieron nuestras abuelas?
Hay algo indudable y es esto: quisieron que
les hicieran el amor con música. Quisieron
que el hombre no fuese un ser vulgar que se
precipitara   hacia   su   objetivo  y  se   acabó.
Quisieron que resonaran melodías celestiales



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

4.  Ibíd., p. 8.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

20

mientras él las tomaba de la mano y que
irrumpiera un nuevo movimiento musical
cuando les rodeara la cintura con el brazo.
La música debía remontarse con infinitas
variaciones, de un nivel a otro del galanteo,
en deliciosa danza, las dos cosas
inextricables, las dos personas también. (…)
Para terminar, naturalmente, antes de la
llamada consumación del galanteo que para
nuestras abuelas en su sueño y, por lo tanto,
para nosotros en la realidad, es el gran
anticlimax. No una consumación, sino un
humillante anticlimax. (…) Esto es el llamado
acto del amor en sí, el verdadero eje de todo
el tema discutido: un anticlimax humillante. El
tema discutido, desde luego, es el sexo.4

En contraposición a las líneas de Lawrence, el
psicoanálisis no es tan pesimista, ya que contabiliza lo
que sí hay: Hay el síntoma. En esta sintonía, se puede
establecer algún lazo con el otro. Así, lo precioso de un
análisis es que permite iluminar, en cada caso, alguno
de los resortes íntimos entre la relación sexual que no
hay y el partenaire-síntoma como medio de goce, así
como sus núcleos determinantes. Por lo tanto, cada
historia de amor solo puede escribirse una vez.

Lawrence encuentra una esperanza en el esplendor y
la gracia de la danza de las jóvenes etruscas: 

La joven etrusca se entrega alegremente a
esto, después de 2500 años. No hace el
amor con música, ni tampoco lo hace su
compañero, el joven de morenos miembros.
Simplemente, la joven etrusca baila hasta
hacer vibrar su alma, después de haberle
ofrendado por una parte al alegre falo del
hombre  y  por  la  otra  al  símbolo  del  útero 



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

5. Ibid., p. 17.

¡Qué descripción tan precisa de la enigmática
experiencia femenina! La “deliciosa virtud” de bailar
hasta hacer vibrar el alma, dividida, pero en buenos
términos. Entre la ofrenda al falo y el útero, dejándose
transformar en Otra para sí, como es para él.
Evidentemente, la joven etrusca consintió. 

21

de la mujer, y de ponerse en buenos términos
con ambos. De modo que está
absolutamente serena y baila como una
verdadera fuente de movimiento y de vida, y
el joven que está frente a ella baila
igualmente, en contraste y equilibrio y sólo la
doble flauta silba en torno de los desnudos
talones de ambos.5

[
1] IBÍD., P. 17.



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

 * Conferencia pronunciada en el ciclo
Conversaciones de Escuela con el
título “Consentimiento, enunciación y
acto” el 22 de septiembre 2025 en la
NEL, Sección Ciudad de México.

*

** Psicoanalista en Ciudad de México.
Analista Miembro de la Escuela
(AME) de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y de la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP). 

1. Lacan, J. (2013). Función y campo
de la palabra y del lenguaje en
psicoanálisis. Escritos 1. México: Siglo
XXI editores, pp. 231-309.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Sobre la
enunciación*
Ana Viganó**

En el XII Encuentro Americano de Psicoanálisis de la
Orientación Lacaniana (ENAPOL), Christiane Alberti
tomó una referencia que atrajo mi atención de lo que
llamamos habitualmente el “primer Lacan”. Se trata de
la referencia a la “palabra plena” que data del año
1953  y que es distinta de lo que encontramos en
“último” o el “ultimísimo Lacan”, ya al final de su
enseñanza, en donde el “fuera de sentido”, “el
vaciamiento de sentido” son cruciales. Me parece
pertinente para esta conversación detenernos un
momento en lo que palabra plena podría querer decir.
Cito a Alberti:

1

22

La experiencia de la palabra en análisis es
única por el hecho de que no es posible sino
en la medida en que alguien cree en ella.
Lacan, al comienzo de su enseñanza, indica
que se trata en análisis de apuntar a una
palabra plena. Ahora bien, precisamente una
palabra plena no se obtiene por la escucha,
por la audición ni por la mirada, se obtiene
por y en la respuesta del analista. En efecto,
la palabra auténtica se produce a condición
solamente que sea reconocida como
palabra. Por lo tanto, es una palabra que
supera al sujeto como lo señala Fernanda
Otoni en su argumento, porque ella no
depende del sujeto, sino de la respuesta que 



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

2. Alberti, C. (2025). Conferencia
de Apertura al XII ENAPOL, Belo
Horizonte, Brasil.

3. Miller, J.-A. (2024). Double Je. L
´Hebdo Blog, https://www.hebdo-
blog.fr/double-je/

4. Miller, J.-A. (2025). Doble ‘Yo’.
Bitácora Lacaniana, Revista de
Psicoanálisis de la Nueva Escuela
Lacaniana–NEL, N°13, p. 19.

5. El termino es propuesto por
Jacques-Allain Miller en la
contratapa del Seminairo 19. Cfr.
Lacan, J. (2012). El Seminario,
Libro 19, …o peor. Buenos Aires:
Paidós, p. contratapa.

6. Dupont, L. (2025). Tres
preguntas sobre el Un-dividualismo
moderno. Bitácora Lacaniana,
Revista de Psicoanálisis de la
Nueva Escuela Lacaniana–NEL,
N°14, p. 139.

se le da. Se realiza como tal en la respuesta que se le
da.2

Surge así que aquello que llamamos pleno no deriva
directamente de ninguna intención del sujeto, sino de
la respuesta que le da el analista, esto es, una lectura
otra. En el texto Doble ‘Yo’, publicado originalmente en
L´Hebdo Blog en marzo del 2024,  y que publicamos
en español en la Bitácora Lacaniana 13 el mismo año,
Jacques-Alain Miller dice: “En la construcción de
Lacan, enigma y cita encuentran su lugar en la
distancia que separa el enunciado de la enunciación.
Ya es ser lacaniano hablar aquí de distancia”.

3

4

El tema de la enunciación nos lleva de inmediato al
asunto de lo que es hablar, lo que hablar quiere decir.
Este es posiblemente uno de los asuntos más
enigmáticos de la experiencia analítica; mismo que se
opone al “Pensamiento radical del Un-dividualismo
moderno”  que caracteriza nuestra época. 5

Mathieu Siriot, en la entrevista a Laurent Dupont para
Lacan Web Télevision en el 2023, señala como “esta
escritura resalta la función del Uno: el individuo se
reivindica en ese Uno que puede entenderse como
autodeterminado, autoengendrado, autocentrado y
autonombrado. ¿Significa esto que la reivindicación
de la individualidad es sin el pequeño otro o sin el
gran Otro?”.  A esto Laurent Dupont responde: 6

23

En este seminario, Lacan subraya la
cuestión del Uno, y existen diferentes tipos
de uno. El Un-dividuo de Miller, es decir, el
que no está dividido, produce un individuo
que, para sostener su no-división, genera
enunciados de certeza. Esta certeza implica 

https://www.hebdo-blog.fr/double-je/
https://www.hebdo-blog.fr/double-je/


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

que el Otro del inconsciente es mantenido al
margen. Asistimos hoy, como Lacan detectó
en 1972, a un auge del in-dividuo, es decir,
de alguien que no quiere ser un sujeto, que
niega el inconsciente.7

La representación que uno se hace del
mundo, de sí mismo, de su cuerpo, siempre
es incompleta y difícil. ¿Cómo se ve uno?
Nunca completamente.

Necesitamos el espejo, la mirada que
atribuimos al otro, todo un aparato para
pensar y vernos. La representación, el
lenguaje como logos, y el cuerpo como
entidad palpable, de carne, de órganos, que
pulsa, vivo... No funcionan siempre en
perfecta armonía. Las cosas deben
articularse. A veces se atasca, es difícil; a
veces funciona, nos sentimos bien, a veces
menos. Hay que saber lidiar con eso, y el
psicoanálisis enseña a hacerlo. 

Así, hay una evolución entre el psicoanálisis
freudiano, que busca resolver un problema
revelando algo oculto y cuestionando la
verdad, y el psicoanálisis lacaniano, que
plantea la cuestión de un saber sobre lo que
sucede, saber algo de lo que pasa.8

24

7. Ibid., p.140.

8. Ibid., p.142.

Más adelante agrega:

Considero que la enunciación es el índice de esta
falla, de esta desarmonía fundamental y fundacional
del sujeto; la cual es matriz de sus invenciones,
puesto que condensa tanto la disyunción, división
radical entre el goce (declinación de Uno del goce) y
la palabra (siempre en relación a un Otro). Es  el  lugar 



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

9. Miller, J.-A. (2000). Lectura del
Seminario 5. Buenos Aires: Paidós,
p. 18.

mismo en donde puede localizarse la juntura
traumática contingente que marcó los modos de
fijación por los cuales palabra y goce estarán
embrollados de manera singular para cada sujeto en
su relación con las distintas formas del Otro. 

Hay distintos momentos en los que Lacan habla de
enunciación. Se pueden encontrar referencias en el
Seminario 3, Las psicosis y en De una cuestión
preliminar a todo tratamiento posible de la psicosis.
Dichas referencias en especial consideran la pregunta
¿quién habla?, a partir del fenómeno de la
alucinación. La cuestión crucial allí, para situarla
brevemente, es que la alucinación no es un fenómeno
perceptivo sino un trastorno del lenguaje. A partir de
allí las cosas se centran en las formas y estatutos del
lenguaje, así como en sus referencias.

Desde las primeras páginas del Seminario 5, Las
formaciones del inconsciente, Lacan distingue
enunciado de enunciación a partir de su análisis del
chiste freudiano Famillonario. Miller trabaja esta
cuestión al destacar la tensión entre el principio de
repetición, que implica que hablamos siempre de lo
mismo, y la condición de novedad, que trata sobre
cómo pensar lo nuevo en psicoanálisis.

Lo nuevo en psicoanálisis está dado por algo nuevo
en el decir, lo que llamará el bien decir: “El bien decir
en el que piensa Lacan no es el de la retórica, no es
hacer discursos bellos. Es el bien decir mucho más
del lado del famillonario, el bien decir del neologismo.
Es preciso hacer el intento de dar a la palabra
‘neologismo’ una acepción un poco más amplia: una
nueva forma, un nuevo  modo  de  decir”.  Es así como9

25



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

26

Lacan presenta el Witz freudiano como un mensaje
inédito, incongruente. Un mensaje inesperado,
paradójico, incluso escandaloso. Lacan dice que el
chiste es la forma más brillante bajo la cual Freud
indica la relación entre el inconsciente y el
significante.

En el primero de los grafos de los Seminarios 5 y 6, y
en Subversión del sujeto y dialéctica del deseo en el
inconsciente freudiano, Lacan plantea dos estatutos
del significante. No se trata de una línea del
significante y otra del significado, sino dos diferentes
estatutos del significante. Esto hay que seguirlo hasta
el final de la enseñanza, cuando aparece la idea de
S1 solo, o enjambre, como otros estatutos del
significante. 

Lacan se empeña en ese momento en situar la lógica
de la enunciación a partir de la articulación de los dos
niveles del grafo. En el primero tenemos la dimensión
del enunciado, solidario de las formaciones del
inconsciente, donde el sujeto recibe su propio
mensaje de forma invertida. Este piso encarna el
estatuto del Otro del lenguaje y abrocha la
significación mediante un punto de capitón solidario
del Nombre del Padre. Todas las operaciones
metafóricas y metonimias se ubican en este nivel. No
obstante, en esta articulación hay que considerar al
Otro y su falta, este agujero en el Otro es el que
permite ubicar la enunciación en el segundo piso.

La enunciación bordea lo que es innombrable, lo
imposible de decir porque el Otro está barrado. Lo
imposible de decir pertenece al campo libidinal del
cual  el  lenguaje  no tiene todos los nombres.  A  partir



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

11. Miller, J.-A. (2000). Lectura del
Seminario 5. Buenos Aires: Paidós,
p. 18.

12. Miller, J.-A. Doble ‘Yo’. Óp. cit.

13. Lacan, J. (2006). El Seminario,
Libro 23, El Sinthome. Buenos
Aires: Paidós, p. 66.

del Seminario 10 esto tomará la forma del objeto a. El
movimiento de piso que va del Otro del enunciado a la
enunciación, implica una disyunción irreversible entre
el sistema de representaciones del sujeto y su tiempo
libidinal. 

La diferenciación entre enunciado y enunciación le
permite a Lacan articular la diferencia entre el enigma
y la cita. En lingüística el acto de enunciación implica
al locutor que es el enunciado, de ahí que el Yo,
shifters, conmutadores, estén para articular a veces
complejamente, el enunciado con la enunciación. Y
bien, para Lacan esto no es así. El sujeto del
enunciado, Yo, se distingue del sujeto de la
enunciación, que asimila al sujeto del deseo. En el
grafo se lo ubica en el deseo del Otro y el propio,
enmarañado en aquél, que luego se articula con lo
real y el cuerpo.

Mientras que para la lingüística el enunciado como
objeto es producto del acto de enunciación, para
Lacan hay una diferencia de niveles que se esfuerza
en graficar. A partir de ello puede concebirse una
enunciación sin enunciado y el enunciado sin
enunciación. Miller se refiere a este planteamiento de
Lacan en Doble ‘Yo’,  con las definiciones correlativas
de enigma y cita. De esta manera, el enigma es una
enunciación sin enunciado, es el colmo del sentido,
aunque no se sepa cuál. Mientras que la cita es un
enunciado sin enunciación. En una cita se conoce la
significación, pero no el sentido, es un enunciado.
Para llegar a la enunciación hay que tener en cuenta
las coordenadas del deseo del enunciador, su
contexto, su situación existencial.

10

Lacan   afirma   en   el   Seminario   23,   El   Sinthome, 
“El enigma es un arte que  llamaré  de  entre  líneas” .  11

27



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

28

14. Miller, J.-A. Doble ‘Yo’. Óp. cit., p. 19.

15. Ídem.

A esto Miller agrega que es un arte “(…) de escribir
entre las líneas”.  Así, la citación de las líneas no
disipa los enigmas. En este sentido, en su trabajo con
los seminarios de Lacan, Miller destaca la importancia
de “(…) conservar en entre líneas su poder de
enigma”.  

12

13

Esto es algo que nos orienta en la Escuela con
relación a los temas que investigamos.



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

 Texto presentado el 30 de junio de
2025 como parte del ciclo en la NELcf
Sección CDMX, Noches de
conversación sobre el Cartel 2025.
Volver a los fundamentos. El Cartel
hoy, con el tema “El Cartel, órgano de
base de la Escuela”.

*

 Psicoanalista en Calí, Colombia.
Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).
Vicepresidente de la NEL (2023-
2025).

**

1. Miller, J.-A. (2024). Lacan que
enseña. En Brodsky, G. Los
psicoanalistas y el deseo de enseñar.
Buenos Aires: Grama.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Nada de todo*
Gladys Martínez**

Un entrañable agradecimiento por esta invitación para
participar en esta conversación sobre los
fundamentos del cartel en el presente, participación
que me ha sido extendida por la Comisión de Carteles
de la NEL, Sección CDMX que encabeza Aliana
Santana.

Desde la lectura del argumento de convocatoria en el
que se plantea un “volver a los fundamentos”, me
resonó al “retorno a Freud” promovido por Lacan, el
cual no significa una nostalgia por el pasado ni por la
tradición. Es decir, no es ir hacia atrás. Es trasladar el
presente, al hombre de hoy, los fundamentos del
psicoanálisis. El significante que utiliza J.-A. Miller en
Lacan que enseña  es “tracción”. Mover, traer, halar el
legado freudiano −fuente inagotable− hacia el hoy.
Creo que esa es la apuesta de esta convocatoria: traer
al aquí y ahora una relectura de los textos
fundacionales y lo que ellos nos plantean como
desafío y como provocación. 

1

Primera nota: Algunos antecedentes.

Lacan no fundó su Escuela porque sí. Esta fundación
es su respuesta, su invención, que como toda
invención, parte de materiales existentes para darles
otro uso y producir algo inédito. Lacan no inventó el
psicoanálisis. Lo inventó Freud. Lo que hizo Lacan fue
reinventar el psicoanálisis y para ello era
indispensable un corte. Era inaplazable despegarse
de una institución que,  en  su  ímpetu de abrogarse  el  

29



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

2. Lacan, J. (1964). Acto de fundación.
Otros escritos, Buenos Aires: Paidós, p.
247.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

“saber todo”, fijó una tradición que tuvo el efecto de
desviar y degradar la práctica analítica.

Antes de su reinvención, Lacan hizo muchos
esfuerzos para quedarse en la IPA, institución en la
que se formó; sin embargo, eso fue insostenible y
derivó en su expulsión o “excomunión” como él mismo
lo denominó. Con esta expresión quiso subrayar la
dimensión religiosa de esta institución. Al final, Lacan
elige no quedarse ni excluido, ni segregado.
Responde inventando una institución que fuese, a
pulso de un trabajo perpetuo e indeclinable, lo más
congruente posible con la experiencia misma del
análisis. Una institución más a ras de la experiencia
del inconsciente donde el saber en juego es siempre
del orden del advenir. 

Segunda nota: ¿En qué se sostiene la Escuela?

La institución que Lacan concibe y funda “representa
al organismo en el cual debe cumplirse un trabajo
que, en el campo que Freud abrió, restaure el filo
cortante de la verdad; que vuelva a llevar la praxis
original que instituyó con el nombre de psicoanálisis al
deber que le corresponde en nuestro mundo”.  Nótese
que no dice de “El” mundo, sino de “nuestro” mundo, el
de nuestro presente, el de nuestras ciudades.

2

La práctica de “una crítica asidua” es indispensable
para cernir las “desviaciones” y “concesiones” que
denigren su empleo para encontrar los modos de
tratarlas adecuadamente. Leemos con todas las letras
en el Acto de fundación, que la Escuela de Lacan ¡no
es ningún Ideal! El psicoanálisis está en riesgo
permanente de degradarse, de perder su filo, de
desviarse. En otras palabras, de dejar de existir. Estos
verbos tan precisos, “cumplir” un trabajo, “restaurar” el

30



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

filo de la verdad, “llevar” una praxis al deber, en el
campo que Freud abrió, son una provocación a una
implicación sin precedentes para quienes hemos sido
tocados por la experiencia de un análisis, pero que
también hemos palpado en carne propia la inyección
de vida que produce. Es un compromiso y una enorme
responsabilidad. 

En este llamado no hay nada parecido al confort que
el grupo promete en tanto colectividad humana:
palmaditas en el hombro, comodidad en las
costumbres, camuflaje entre los otros,
autocomplacencia de lo igual, rechazo odioso e
insidioso de lo diferente, atrincheramiento en la
creencia de una eternización del tiempo, etcétera. 

El trabajo al que Lacan invita es “indisoluble de una
formación a dispensar”,  formación que hay que
someter a un control interno y externo. En el horizonte
no hay ninguna promesa de felicidad, de completitud,
de estado superior a alcanzar. Ningún cielo, sino más
bien el consentimiento a una experiencia que
implicará dejarse punzar por ese filo y “hacer algo” a
partir de allí. Ese “hacer algo” no será sin algunas
buenas cosechas, pero tampoco sin algunos restos
de los cuales hay que hacerse cargo. Muy
seguramente proporcionará esa modesta pero viva
alegría del trabajo realizado a consecuencia de no
declinar en el intento, fruto de perseverar hasta el
final.

3

Como medio para realizar dicho trabajo, Lacan inventa
“el cartel”. Es una herramienta, un instrumento que
sólo servirá si se utiliza. Ese dispositivo obedece a un
principio y a una lógica precisa: “una elaboración
sostenida en un pequeño grupo”;  cuestión que objeta
el encierro en uno mismo y lanza hacia el encuentro
con otros;  esto es,  abre.  El número  de  personas  de 

4

31

3. Ídem.

4. Ídem.



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

este pequeño grupo es acotado: “cuatro es la justa
medida”,  con una persona más-una. Alguien que
siendo parte del conjunto, es heterogéneo a él en la
medida que tiene una tarea específica: “encargada de
la selección, de la discusión y del destino que se
reservará al trabajo de cada uno”.

5

6

Tercera nota: Selección, discusión, destino

Extraigo tres significantes de la frase anterior que
comprometen el trabajo del más-uno. Seleccionar es
extraer: Nada de todo. Es separar, cortar un trozo.
Discutir implica poner la voz y que la palabra circule,
que no se estanque en un solo lugar, que nadie se
vuelva dueño del saber. De hecho, el saber no está en
el mundo, sino en la labor que cada uno hace de lo
que creyó importante, de eso que alguien dijo, así
como de lo propio hallado en el recorrido. Asimismo,
será importante que ese saber tenga un destino, una
salida. 

J.-A. Miller, en un Esfuerzo de poesía, habla de la
sesión analítica como ese espacio donde “lo vivo
merece ser dicho”.  Esto no es un mandato, es una
posibilidad. Lo vivo merece ser dicho y quizás pueda
habitar el trabajo en el cartel cuando algo, producto de
las lecturas en soledad, pugna, pincha, incomoda, no
se adormila en el entendimiento que se cree
alcanzado y se expone en la conversación. 

7

Como bien lo dice Lacan, en el Cierre de las Jornadas
de Estudio de Carteles de la Escuela Freudiana en
1975, el principio de elaboración en un pequeño
grupo conmina a una salida del anonimato, “cada uno
porta su nombre”  y eso implica poner el pellejo. La
precisión del cartel, su relojería, no sólo estriba en el
número  definido de sus  integrantes;  también  implica 

8

32

5. Ídem.

6. Ibid., p. 248.

7. Miller, J-A. (2016). Un esfuerzo de
poesía. Los cursos psicoanalíticos de
Jacques-Alain Miller. Buenos Aires:
Paidós, p. 160.

8. Lacan, J. (1975). Cierre de las Jornadas
de Estudio de Carteles de la Escuela
Freudiana. Revista Lacaniana de
Psicoanálisis #17, Año IX, noviembre
2014, EOL, Buenos Aires, p. 11.



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

una objeción a la eternización del tiempo, acotando su
duración. Pone en acción la posibilidad de que los
tiempos lógicos, que anidan la experiencia analítica
(instante de ver, tiempo de comprender y momento de
concluir) puedan insuflar el espíritu del psicoanálisis al
trabajo del cartel. 

La perspectiva del destino que se reservará al trabajo
de cada uno es uno de los puntos que considero más
desafiantes del cartel. Implica una consideración
profunda del más-uno, en tanto función encarnada.
¿Cuál es el momento justo para concluir? ¿Cómo
precipitarlo? ¿Cómo haber podido propiciar, en el
recorrido, que lo que se haya jugado sea el trabajo de
cada cual y no un trabajo colectivo? ¿Cómo
permanecer concernidamente anacrónicos para no
dejarse extraviar por los mandatos del amo
contemporáneo que exigen rendimiento,
productividad, a la vez que promueven una
abundancia excesiva de un saber sin subjetivación?
¿Cómo cuidar que la frase cortante, “no es de esperar
progreso alguno”  no se deslice en cierto slogan que
promueve la pereza, haciendo nupcias con el goce del
blablá que resguarda el exponer a cielo abierto el
trabajo de cada uno? 

9

Es interesante también notar, desde el origen, lo
pertinaz del principio de permutación para el cartel.
“Luego de un cierto tiempo de funcionamiento, a los
elementos de un grupo se les propondrá permutar en
otro”.  Esto pone fin de la idea de un saber alcanzado
de una vez y para siempre. Además, se trata de una
invitación a permutar, no a detenerse, ni a dejarse
adormecer en la tendencia a la dispersión. Es el
ofrecimiento a que aquello encendido en el trabajo no
se apague. El gusto por el trabajo es algo que se
puede instilar e irradiar. Cada experiencia de cartel es
una escansión en el recorrido de la formación. 

10

33

9. Lacan, J. (1980). D´escuelaje. En los
confines del seminario, seguido de la
Tercera y de Teoría de La lengua. Buenos
Aires: Paidós, p. 63

10. Lacan, J. (1964). Acto de fundación.
Otros escritos, Op. cit., p. 248.



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

La permutación como principio, trasciende la práctica
del cartel, está en el ADN de la Escuela. Por ello, es
un vital tratamiento para las jerarquías, para la
entronización del didacta, para la equiparación
malsana entre saber y cargo. En la Escuela de Lacan
lo que hay son funciones, no ascensos. Lacan decía
que nadie, una vez terminada una función, debería
sentirse degradado por retornar a un trabajo de base.
En tanto órgano de base, si lo pensamos como uno de
los pilares que sostiene una edificación, está el cartel
para cada uno, pasando a un segundo plano los años
de trayectoria en la Escuela y las funciones que se
hayan desempeñado. 

J.-A. Miller afirma que no existe vocación para el
trabajo. Lo que existe es vocación para la pereza. En
diversas de sus intervenciones ha contabilizado
cuántas veces aparece el significante “trabajo” en el
Acto de fundación. Podríamos decir, que, en esa
partitura, “el trabajo de pensar el psicoanálisis” es la
nota fundamental, no perdiendo de vista que se trata
del trabajo de cada cual. En esa vía, la Escuela no es
para “los otros”, tampoco para “el único”. La Escuela
es para los Unos que quieran y no desistan en poner
su propia nota fundamental al trabajo de decantar los
armónicos que vibran de la Causa freudiana en la falta
en ser propia, enlazándola a otros en el trabajo de
Escuela. Entre más llena y colmada esté esa hiancia,
menos reverberación.

Francisco Pisani, en la I Jornada de Carteles, El bien
decir en el producto, proponía considerar la escritura,
como la posibilidad de quitar, de vaciar, la página que
estaba ya llena, análoga a la operación que hace el
escultor. Soltar lo que no sirve con el fin de hacer
legible lo que estaba tan taponado de llenos. Es otra
forma de pensar “nada de todo” y que algo se inscriba 

34



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

y se escriba en la experiencia del cartel.

Cuarta nota: Grano de arena

En El psicoanálisis en el mundo, en 1994, J.-A. Miller
manifestó su preocupación por cierta deflación de la
práctica del cartel. Hoy podemos constatar que el
cartel inyecta energía a las Escuelas. Estamos en un
momento de efervescencia del cartel, como
dispositivo de lectura, elaboración y producción. Al
revés de esos otros momentos, el actual movimiento
de carteles da cuenta de lo joven del dispositivo
mismo. El cartel es siempre joven, como fuente
inagotable, si su experiencia no se banaliza, no se
vuelve comodín para todas las cosas, no se vuelve
trampolín para figurar. En otras palabras, si pulimos y
nos pulimos en sus fundamentos y su lógica; allí es
donde entra cada Uno con una posible y singular
voluntad de hiancia. 

En El Otro falta,  del seminario Disolución, Lacan nos
ofrece una bella analogía, que ha sido muy trabajada.
Se refiere a que en la Escuela no hay “atolladero
común”; este atañe a lo particular, a “cada uno de los
que llamo parlêtres”.  Con relación a lo real, no hay
unidad, de allí que la imagen del grano de arena sea
tan propicia. Los granos de arena, son siempre uno
por uno, así confluyan en un mismo punto
configurando un montón. Por ello Lacan afirma que del
montón de personas que quieran seguirlo en la
contra-experiencia de su Escuela, no hará de ellas un
todo. Más bien cada uno está invitado a poner su
grano de arena. Es en ese párrafo, página 58, donde
suelta esta nota que ha reverberado y me ha servido
como célula mínima para nombrar estas reflexiones
que comparto hoy: “Nada de todo”.

11

12

13

35

11. Lacan, J. (1980). El Otro falta. En los
confines del seminario, Op. cit., p. 57.

12. Ídem.

13. Ibid., p. 58.



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

No sé si esa aspiración al Todo que a veces nos
gobierna, sea erradicable de modo definitivo. Creo
que cada vez que sea propicio, es profundamente
conveniente someterla a ese control interno y externo
que atañe a la vida del cartel y al tejido de la Escuela.

36



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

* Texto presentado el 29 de septiembre
de 2025 como parte del ciclo Noches
de conversación sobre el Cartel 2025.
Volver a los fundamentos. El Cartel
hoy, con el tema “El Cartel, puerta de
entrada a la Escuela”, en la NEL
Sección CDMX.

** Psicoanalista en Santiago, Chile.
Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y de la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Una puerta… que se abre
desde adentro*
Paulina Salinas**

Agradezco la invitación de la comisión de carteles de
la NEL Sección CDMX. También al Directorio de la
Sección, que desde la permutación me propusieron
un trabajo cercano. Así ha sido. Finalmente, gracias a
nombre del Secretariado de Carteles por la posibilidad
de compartir con ustedes, una de las 13 secciones de
nuestra Escuela, el espíritu del trabajo. 

Así, estoy con ustedes gracias al trabajo que hemos
realizado, y aunque estamos prontos a permutar, ¡aún
hay mucho por hacer! En este sentido, me congratulo
de transmitir la orientación que nos acompaña para la
realización de las II Jornada de Carteles, El saber
alegre, en el cartel. 

Durante el segundo año de trabajo tomamos las
invitaciones como instancias preparatorias para las
próximas jornadas; esto a nivel local. Si bien, hay una
orientación que nos transmite la presidenta de la
Escuela y su Consejo, cómo cada una de las 13
secciones e iniciativas hacia la Escuela las lee y la
encarna, es algo del estilo de cada lugar. 

Por ejemplo, en Cali el acento fue el gusto del trabajo
en cartel. En Guayaquil, sobre de qué saber se trata
en el cartel. Hoy ustedes hacen un énfasis por el lado
del cartel como puerta de entrada a la Escuela,
siguiendo un plan de trabajo  en intensión e inmersión.

37



La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Órgano de base, su declaración en la Escuela, puerta
de entrada y formación del analista. Por lo anterior,
titulé así lo que esta invitación me causa a compartir:
Una puerta… que se abre desde adentro.

El cartel es un dispositivo inventado por Lacan en
1964 para la realización “del” trabajo de Escuela, un
trabajo que paradójicamente toca algo de lo que
hacemos juntos, varias cabezas, por así decir, que se
reúnen alrededor de un tema común. Además, es
necesaria la elección de un más-uno que puede ser
cualquiera, pero debe estar encarnado en uno para
realizar dicho trabajo. 

Por otra parte, toca algo que hacemos solos, algo
íntimo, que sería el rasgo de cada uno de los
cartelizantes y su producto al final. Para evitar el
pegoteo, desde el comienzo se propone una fecha de
conclusión del cartel con la invitación a que cada uno,
luego de haber hecho sudar su rasgo, rasgón en el
saber, pueda soltar y extraer un producto propio, esto,
sin el ideal de que todo cartel concluye con el
producto. No obstante, gracias al deseo de saber, es
deseable transmitir algo de ese trabajo a otros. Pasar
aquello que no se sabía, lo vivo de una pregunta como
una colaboración al trabajo de Escuela con relación al
saber. Miller  decía que el cartel le interesaba
especialmente con propósitos de saber, aunque
podrían haber otros usos.

1

¿Qué quiere decir trabajo de Escuela, agruparse sin
ser grupo, des-pegarse y qué es un rasgo…qué
quiere decir más-uno? Todo esto para abrirlo a la
conversación apropósito sobre los fundamentos. 

38

1. Miller, J.-A. (1986). Cinco variaciones
sobre el tema de “la elaboración
provocada”. https://cartelesnelcf.com/cinco-
variaciones-sobre-el-tema-de-la-
elaboracion-provocada-1986/

Así, una lectura atenta del Acta de Fundación no
debería dejar ninguna duda: en la intención de
Lacan,  el  trabajo  de  la  Escuela  –"restaurar  la 

https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/
https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/
https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

El cartel, bajo el Plan Lacan del 64, considera que la
producción de saber se realice en un pequeño grupo,
un grupo atento y dispuesto a discutir y escuchar
atentamente lo que cada uno va elaborando. Miller
destaca lo privilegiado de dar la palabra a este
pequeño grupo y no a la burocracia que en ocasiones
toma las multiples tareas donde se acepta o no tal
trabajo para una publicación. 

“Volver a los fundamentos” fue leído por el
Secretariado de Carteles como una pregunta sobre el
darle forma y lugar a la función del más-uno; esto no
sin la conversación con colegas de otras Escuelas.
Esta cuestión constituyó uno de los énfasis que dimos
en las jornadas de Bogotá en el 2024, pero no por ello
hay que olvidarlo cada vez que se gesta un cartel. La
función del más-uno, leída desde el Plan-Lacan del
64.

Ahora, en el 2025, el cartel continúa como una de las
puertas privilegiadas para entrar a la Escuela y para
conocer su lógica. La experiencia de cartel no sólo es
importante al momento del pedido de homologación a
la Escuela, sino sobre todo, ubicarlo como un
dispositivo de puertas abiertas para conocer la
Escuela de Lacan y así también tomar la palabra en la
Escuela, cualquiera sea la relación del cartelizante
con esta. 

En la primera jornada de carteles en el marco de las
XIV Jornadas de la NEL en Bogotá  (2024),  Christiane

39

verdad..., devolver a la práctica... en el
deber...denunciar las desviaciones y los
compromisos..."– pasaba por el cartel. Por el
cartel, es decir: no por los seminarios, ni por los
cursos, o las conferencias, o los coloquios. Nada
de esto: el cartel.2

2. Miller, J.-A.  (1994).   La Escuela al revés.
https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-
sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-
1986/

https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/
https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/
https://cartelesnelcf.com/cinco-variaciones-sobre-el-tema-de-la-elaboracion-provocada-1986/


La Escuela, una experiencia 

GLIFOS 22

3. Miller, J.-A. (2011). Sutilezas analíticas.
Los cursos psicoanalíticos de Jacques-
Alain Miller. Buenos Aires: Paidós, p. 50.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Alberti comentó acerca de la “difusión” del
psicoanálisis por la vía del cartel. Destacó que este es
un lugar privilegiado para la palabra de cada uno de
los cartelizantes, quienes por 1 ó 2 años máximo, se
dedicarán a trabajar sobre su pregunta con cierta
regularidad. Eso es algo que va contra toda la lógica
de la producción capitalista. El privilegio de la palabra
es fundamental para no caer en el blablá, y que el
rasgo que nos toca las tripas pueda ponerse a trabajar
con las vueltas necesarias. Así, ese deseo de saber
quizá logre atrapar alguito.

¿Cómo es eso de tocar la puerta desde adentro?

Podemos tocar las puertas de la Escuela y ellas se
abren… ¡Sí! Pero, ¿consentimos a dejarnos tocar por
las preguntas que nos surgen, consentimos a no
saber, las ponemos a sudar si ellas aparecen? Un
paso más, consentimos a nuestro “no quiero saber
nada de eso”. Con sutileza y en Sutilezas… Miller lo
dice precioso. Afirma que cuando enseñamos, cuando
pensamos, cuando intentamos pensar como
psicoanalistas, resulta muy ventajoso que sigamos en
relación con nuestro yo no quiero saber nada de eso.
Simplemente porque es algo que no se agota nunca.
Sostiene que preservar esta relación es una
disciplina, incluso una ascesis que, si se ama el
inconsciente, expresa júbilo. Aun si lo que
encontramos no es forzosamente regocijante, aun si la
verdad es horrible.  3

Otra paradoja fecunda, justamente desde el “yo no
quiero saber nada de eso”, es lo que permite bordear
y producir saber, ese que no hay. Esto sólo sucederá
si consentimos a escuchar lo que trabaja un colega, lo
que me señala el más-uno y cómo eso toca algo de lo
que decimos sin darnos cuenta.

40



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

Al poner en forma la experiencia de cartel, puede ser,
a veces, alegre. Así, lo que escribimos en la
convocatoria para la segunda jornada de carteles fue:

De ello tendremos que dar cuenta vez por vez, uno
por uno, trazo por trazo, sin par y no sin los otros.

Gracias por abrirme las puertas a de su sección para
trabajar con ustedes hoy.

41

El gay savoir implica también llegar a convencer
a los otros del interés de aquello que
pensamos…y en efecto, los otros, aquellos a
quienes uno se dirige, si existe el gay savoir,
deben sentir lo vivo de la idea, el hecho de que
ella modifica a aquel que habla. Así llegamos, a
veces a transmitir algo a los otros. Es necesario
que haya vida allí.  4

4. Laurent, E. (2004). Los objetos de la
pasión. Buenos Aires: Tres Haches, p. 75.



VIDA DE LA SECCIÓN



La Escuela, una experienc

GLIFOS 22

* Texto presentado en la
Conversación rumbo a las XV
Jornadas de la NEL, La orientación de
la experiencia analítica, el 29 de
agosto de 2025 en la NEL Sección
Ciudad de México.

** Psicoanalista en Ciudad de México,
México. Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP). 

1. Ferrater Mora, J. (1985) Diccionario
de filosofía. Alianza Editorial: Madrid,
p. 618

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Lo invisible en la
experiencia*
Edgar Vázquez**

Experiencia es un término ampliamente utilizado
dentro de los discursos filosófico, religioso, científico,
etc., cuenta con múltiples usos, mismos que han
ordenado teorías sobre el conocimiento y/o la
percepción, entre las que no hay ningún consenso.
Del mismo modo que experimento y experto, proviene
del latín experiri, que quiere decir “probar” o “intentar”.
Ferrater Mora  indica que habría cinco tradiciones de
su empleo:

1

-Conocer algo antes de todo juicio sobre lo
aprehendido
-Aprehensión sensitiva de la realidad externa
-Enseñanza adquirida con la práctica
-Confirmación de un juicio sobre la realidad por medio
de la verificación
-Soportar o sufrir algo

Reduciendo grotescamente podemos decir que con
“experiencia” se indica que alguien adquiere
conocimiento, aunque no necesariamente saber, que
toma noticia, que percibe algo que se supone “dado”.
El mismo autor indica que hay dos sentidos
primordiales del término: 1) la confirmación o
posibilidad de confirmación de algo, 2) vivir algo como
hecho antes de toda reflexión. En el primer caso,
predomina el carácter externo de la experiencia, en el
segundo, se trataría ante todo de una experiencia
interna.

43



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

2. Miller, J.-A. (1992) Puntuaciones sobre
la Dirección de la Cura. Texto de
Orientación para las XV Jornadas de la
Nueva Escuela Lacaniana.
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-
content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaci
ones-sobre-la-Direccion-de-la-
Cura_Miller-v04.pdf

3. Freud, S. (2006). El Moisés de Miguel
Ángel. Obras Completas, Tomo XIII.
Buenos Aires: Amorrortu.

Sabemos que tal distinción, además de difícil de
sostener en la lógica de nuestros conceptos, es poco
útil para pensar el dispositivo analítico y lo que ahí
ocurre. A lo que sin embargo llamamos experiencia.
Pero entonces, ¿Qué la hace específica? Que es una
experiencia de la palabra, sí, pero ya no podemos
conformarnos con eso. En el mercado terapéutico de
nuestros días abundan ofertas de tratamientos vía la
palabra, aunque se trate de la palabra sugestiva, de la
que alecciona o la que es inducida por el uso de
ciertos alucinógenos como las tan en boga
ceremonias de ayahuasca o sesiones con psilocibina,
ahí también se le pide al sujeto de la experiencia que
hable. En las primeras líneas del texto que nos reúne
esta noche, Miller lo presenta con magistral sencillez.
Se trata de una experiencia del pequeño detalle  que,
no obstante, puede tener tal potencia que el curso de
una vida tal y como era relatada hasta ese momento
puede tomar otro rumbo. 

2

La atención especializada por los detalles
subordinados que luego constituyó parte esencial de
la práctica analítica, Freud se la adjudica a Iván
Lermolieff,  seudónimo de un pintor, médico y político
italiano de apellido Morelli, quién enseñó a distinguir
las obras originales de sus copias. El método consiste
en prescindir de la impresión global, que se puede
copiar, y destaca el valor característico de los rasgos
menospreciados o no advertidos, por ejemplo, la
forma de las uñas o los lóbulos de las orejas, que
cada artista pinta de manera absolutamente singular,
difícilmente copiable, no por incompetencia del
copista, sino porque forman parte de la escoria de la
observación, es lo que no salta a primera vista.
Sosteniendo esa premisa, Freud logrará demostrar
que una simple omisión al cerrar la puerta del
consultorio del analista era una forma del decir que no
debía  pasarse   por  alto  o  que  el  pago  con  billetes

3

44

https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf
https://jornadasnelcf.com/xv/wp-content/uploads/sites/4/2025/05/Puntuaciones-sobre-la-Direccion-de-la-Cura_Miller-v04.pdf


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

4. Paz, O. (2008). Piedra de sol. México:
UNAM.

5. Miller, J.-A. Op. Cit., p. 21.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

limpios y planchados tenían una íntima relación con
aquel que encontró en ello la solución a lo que sus
sucias manos hacían.
 
De ese medio-decir se extrae como consecuencia,
siguiendo el texto, que el psicoanálisis es una
experiencia del deseo, indestructible dice Freud,
primario, pero no por ser primero sino porque prima.
Deseo que exige ser expresado por cualquier vía,
recorriendo los surcos que la inscripción significante
dejó habilitadas y que tiene siempre un saldo que no
se recupera, pero que cuenta con la aptitud de
relanzarlo. Ahí se presenta una interesante tensión
entre el afuera y adentro ya que, para su íntima y
genuina realización, el deseo requiere del pasaje por
un Otro en donde aquel sea posible, “para que pueda
ser he de ser otros”  dice el poeta. Entonces la
experiencia analítica, aunque es caso por caso, no es
una experiencia personal, no es de lo individual.
Como experiencia del deseo, incide en este porque lo
vuelve realizable, pero también sobre el Otro porque
lo torna soportable. 

4

En tercer lugar, la expresión “lo invisible en la
experiencia”, que es atribuida en nuestro texto de
orientación al escrito de Lacan, supuestamente diría
así: “Voy a sorprender a toda mi audiencia, que no ha
percibido que yo siempre he respetado lo invisible en
la experiencia”,  aunque más bien me da la impresión
de que se trata de una frase producida por la lectura
del propio Miller, ya que la cita no se le encuentra bajo
esa forma por lo menos en las dos traducciones con
las que contamos en castellano. Y eso ya nos dice
algo… Por una parte, y si mi impresión es cierta, la
operación de lectura de Miller nos muestra cómo se
efectuaría esa experiencia de lo invisible. Es que
aquello que no figura con literalidad en el texto  o  en
el   texto   que  es  el   discurso,   se  lo  hace  emerger, 

5

45



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

se lo interpreta, se lo empuja a tomar alguna forma,
“hacer su lugar a lo invisible de la palabra, […] no es la
negación de la palabra”.  Como quiera que sea, situar
el problema de lo invisible, me parece un desafío al
que estamos llamados a responder con rigor, de cómo
se hizo lugar a lo invisible caso por caso y qué ocurrió
con ello, para no confundir lo invisible, en los términos
que lo plantea Miller, con una experiencia mística,
religiosa o inefable. De modo que a la serie –
experiencia del detalle, experiencia del deseo y
experiencia de lo invisible– yo agregaría que el
psicoanálisis es también una experiencia de
demostración.

6

46

6. Ibid., p. 22



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

* Texto presentado en la
Conversación rumbo a las XV
Jornadas de la NEL, La orientación de
la experiencia analítica, el 29 de
agosto de 2025 en la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) sección Ciudad de
México.

 Psicoanalista en en Ciudad de
México. Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y de la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

**

1. R. Andrade, L. Arciniegas, M. V.
Clavijo, P. Cornu, M. C. Giraldo, A.
Hornos, C. Puchet, A. Reinoso
(Comisión epistémica), XV Jornadas
de la NEL. La orientación en la
experiencia analítica. Argumento, p. 5.
https://jornadasnelcf.com/xv/orientaci
on/argumento/

LA Orientación
que no hay*
Silvana Di Rienzo**

Inicio con cita del Argumento,  luego algunos
comentarios como punto de partida para conversar:
“Un elemento que podemos extraer de esta tensión
(entre los términos “experiencia” y “cura”) es que, a
diferencia de la cura, LA Orientación –así, con
mayúscula–, definitiva, final, universal, no existe en
psicoanálisis”.

1

1

 
Me pareció interesante en tanto plantea a la vez otra
tensión con su articulación posible que se va
decantando del argumento entre estos dos términos
que encontramos en el título de las próximas
Jornadas, por un lado “Experiencia” y por otro
“Orientación”. Hablamos del psicoanálisis en términos
de experiencia y hablar de experiencia nos sumerge
ya en el campo de lo singular. Lo singular de la
especificidad del discurso analítico como práctica viva
en oposición a una doctrina estandarizada enseñable
como acumulación de saber y técnicas, pero también
de la singular forma de habitar esa experienca que
nos atraviesa a cada uno, en el propio análisis, en la
práctica, en el control de la misma, en la formación en
la Escuela.

Tomar como punto de partida lo que no hay, “No hay
LA Orientación”, muy en consonancia con el próximo
congreso de la AMP No hay relación sexual, muy
alineado también con la pregunta por el analista que
ubicamos en el  corazón  mismo de la  Escuela ya que 

47

https://jornadasnelcf.com/xv/orientacion/argumento/
https://jornadasnelcf.com/xv/orientacion/argumento/


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

“No hay EL analista”, partir de lo que no hay nos pone
a trabajar y a hablar, nos sumerge en la dificultad de
intentar bordear, aunque sea algo, de lo que no se
deja atrapar por el significante. 

No hay. “No hay relación sexual”, hay el sinthome, es
decir, el anudamiento único e incomparable de cada
parlêtre, la relación de cada uno con su goce, las
formas singulares de arreglo con lo real. He aquí el
real propio del psicoanálisis que orienta cada
experiencia analítica, tal como leemos en el
argumento. 

“No hay EL analista”, hay analistas, uno por uno,
quienes han atravesado hasta el final la experiencia
analítica y hay el pase para quienes consienten,
dispositivo que apunta a que algo de esas
experiencias singulares pueda ser transmitido a la
comunidad analítica apostando a extraer de ello sus
consecuencias.

¿Cómo podemos pensar entonces “No hay LA
Orientación” a partir de estos “No hay” y de las
coordenadas que brinda el argumento?

En primer lugar, podríamos decir “No hay LA
Orientación”, no obstante, hay principios, principios
que se extraen de la enseñanza de Lacan y que son
los faros que iluminan y orientan la experiencia
singular. Las escansiones de los Coloquios
Seminarios, han sido, cada una, ocasiones
privilegiadas en ese sentido, una puesta en forma y en
valor de los principios que extraemos de la
transmisión de Lacan para orientar nuestra práctica.
Tal como el texto de orientación de Jacques-Alain
Miller que desmenuza La dirección de la cura, los
Coloquios    Seminarios   como   trabajo   previo   a  las

48



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

2. Ídem.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Jornadas apuntan a la extracción de lo vivo de la letra
de Lacan como brújulas a partir de las cuales pensar
nuestra práctica hoy. Sin embargo, esos principios no
se presentan como un protocolo o una lista de
instrucciones a modo de una guia a seguir, sino que
apuntan al lugar del analista, deseo del analista, en la
transferencia, la interpretación, el acto, en suma, los
principios apuntan a responder la pregunta ¿Qué hace
un analista en el dispositivo, en la experiencia de un
análisis, de qué se trata la acción del analista?

Nuevamente aquí encontramos esta tensión y
articulación singular entre experiencia y orientación ya
que la posibilidad de ocupar ese lugar en el
dispositivo tanto como la forma de hacerlo estará
atravesada por los efectos de la propia experiencia
analítica y la propia experiencia de formación, del
analista, del practicante en el punto del recorrido en el
que se encuentre. Estar a la altura de los principios
que orientan la práctica en este sentido, ocupar el
lugar que conviene, no es sin atravesar la propia
experiencia. 

Finalmente, “No hay LA Orientación” porque el
psicoanálisis es del orden de la experiencia y, como
señala con mucha precisión el Argumento, entre
ambos, orientación y experiencia hay el vacío
producido por lo real a ser bordeado, algo que no se
termina de ubicar, de localizar, de nombrar,
experiencia de lo real. “Sin estandares ni protocolos,
pero no sin principios, implica que cada caso
construye su propia orientación”.  Así, en la
orientación por lo real, es el modo de goce singular lo
que orienta caso por caso. 

2

49



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

Por lo tanto, la propuesta de las próximas Jornadas La
orientación en la experiencia psicoanalítica, nos
vuelve inevitablemente como interrogación por dos
vías a partir de los principios que atraviesan la
enseñanza de Lacan, primero, en relación al caso que
somos en nuestra propia experiencia analítica, así
como también en relación al lugar que ocupamos en
tanto practicantes.  

50



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

* Texto presentado en la
Conversación rumbo a las XV
Jornadas de la NEL, La orientación de
la experiencia analítica, el 29 de
agosto de 2025 en la NEL, Sección
Ciudad de México.

** Psicoanalista en Ciudad de México.
Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Acción y 
deseo del analista*
Carolina Puchet Dutrénit**

En Puntuaciones sobre la dirección de la cura,  Miller
plantea que el texto de Lacan sobre la dirección de la
cura se trata sobre todo de una reflexión acerca de la
práctica del analista en tanto acción analítica. Pero
cómo pensar algo de este orden cuando hablamos de
abstinencia y silencio, en qué sentido se puede no
hacer haciendo. Miller propone que es con el acto
analítico que el analista pone a trabajar al analizante.
Plantea entonces que la posición del analista tiene un
parentesco con la filosofía taoista en el no-hacer,
aunque no se trata de decir que el analista se dedica a
contemplar el inconsciente, sino que se mueve como
el deseo.

1

Sostiene que el analista es un amo fallido que
abandona el poder que podría tener. Entonces ¿cómo
no ejercer el poder en la acción? La salida es
eligiendo el poder o la verdad, no se pueden tener las
dos. Si bien el analista tiene un poder en la cura, en el
sentido de que la dirige y ordena, la acción analítica
no es un ejercicio de poder. Es ahí donde el analista
elige la verdad que sólo puede develarse por medio
de un acto. Cuando el analista favorece el poder, se
identifica con el lugar del analista que sí sabe, se la
cree y por ello destruye su deseo de saber e
investigar. El resultado de esta posición será la
sugestión que fomentará la relación imaginaria entre
analista y paciente.

51



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Si el analista decide abstenerse del ejercicio de su
poder, entonces con su acción da lugar a lo simbólico
y permite que el sujeto empiece a tener una relación
con su palabra. Esto implica callarse para escuchar y
comenzar a leer el texto que nos brinda el analizante.
Si bien sabemos que toda palabra es una demanda al
Otro, una demanda de amor, ¿cómo posicionarse
para no responder? Y bien, para ello, el analista tiene
la posibilidad de abrir un camino diferente a la
demanda e identificación con el lugar del Otro, si pone
en juego su deseo.

Si bien la acción analítica es planteada por Lacan en
La dirección de la cura a nivel de lo simbólico, él
mismo da cuenta que eso no basta porque no todo
puede ser dicho. El sujeto nunca podrá terminar de
decir lo que quiere decir, algo se escapa; de ahí que
sea fundamentalmente tachado. Ir por el camino del
deseo implica que algo falta. De este modo, la falta en
ser permite que el analista se posicione como objeto
a. Estamos ante una paradoja: ¿Cómo poder decir
algo de lo que no se puede decir? El dispositivo del
pase fue una invención de Lacan en ese sentido, un
modo de intentar transmitir un saber-hacer con lo que
no cambia e itera. Pero también saber soportar lo que
no hay. 

El deseo del analista da cuenta de la acción analítica,
del paso de analizante a analista, que como sabemos
solo se demuestra caso por caso. Dirigir una cura
entonces implica estar orientado por lo real que nos
habita. Solo así se puede demostrar y transmitir cada
vez lo singular de cada caso. Nuestras XV Jornadas
de la NEL en Santiago de Chile serán una linda
oportunidad para escuchar algo de ese deseo que
habita a cada analista practicante.

52



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

1. Laurent, E. (2024). Dos preguntas
sobre las presentaciones de
enfermos.
https://psicoanalisislacaniano.com/20
24/03/10/elaurent-2-preguntas-
presentacion-enfermos-20240310/?
utm_source=chatgpt.com 

La Biblioteca: un
espacio de saber vivo
y lazo con la ciudad
Comisión de Biblioteca

Esta referencia de Laurent ofrece una enseñanza
crucial sobre la orientación política de una biblioteca
en una escuela psicoanalítica de orientación
lacaniana. No se trata de conservar un saber muerto
ni de convertir los textos en objetos de contemplación,
sino de mantenerlos vivos, en resonancia con los
sujetos y los síntomas de la época. En esa dirección,
la biblioteca, más que un depósito o un archivo, es un
espacio de transmisión: un lugar donde el saber se
produce en acto y se pone en movimiento.

En  su  política  institucional,  la  biblioteca, además de 

53

Todo este saber tiene un interés, no para ser
venerado como un saber muerto, una especie
de cosa, como cuando se visita un museo
(aunque visitar un museo puede ser muy
vivificante cuando uno comenta bien las
pinturas, cuando uno hace algo vivo con ellas)
sino para situar mejor la forma en que los casos,
los sujetos de hoy hacen objeción a este saber
de una manera renovada, por su comprensión
del discurso contemporáneo y por el factor
cultural —ya que siempre hay un factor cultural
en el síntoma.1

https://psicoanalisislacaniano.com/2024/03/10/elaurent-2-preguntas-presentacion-enfermos-20240310/?utm_source=chatgpt.com
https://psicoanalisislacaniano.com/2024/03/10/elaurent-2-preguntas-presentacion-enfermos-20240310/?utm_source=chatgpt.com
https://psicoanalisislacaniano.com/2024/03/10/elaurent-2-preguntas-presentacion-enfermos-20240310/?utm_source=chatgpt.com
https://psicoanalisislacaniano.com/2024/03/10/elaurent-2-preguntas-presentacion-enfermos-20240310/?utm_source=chatgpt.com
https://psicoanalisislacaniano.com/2024/03/10/elaurent-2-preguntas-presentacion-enfermos-20240310/?utm_source=chatgpt.com


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

Freud, S. (2006). Sobre el porvenir de la
terapia psicoanalítica. Obras Completas,
Tomo XVII. Buenos Aires: Amorrortu
Editores.

resguardar y conservar el objeto precioso, ágalma de
una institución analítica, sostiene una práctica del
saber que no se disocia del lazo social ni del tiempo
presente. Freud indica que el psicoanalista no puede
sustraerse a las influencias de la cultura en que vive;
su ciencia, sin embargo, lo obliga a conservar hacia
ella una actitud crítica.  De esta manera, se busca
promover el debate y la crítica, mantener el diálogo
con el discurso contemporáneo, evitando que el
psicoanálisis quede replegado sobre sí mismo.

2

Según la orientación lacaniana no hay transmisión de
saber sin el acto que la sostenga, así la función de la
biblioteca consiste en sostener ese acto: abrir los
lugares donde la lectura, el comentario y la
conversación son formas de transmisión. La lectura
analítica, leída, discutida, interrogada, constituye una
práctica viva, una transferencia de trabajo que
renueva el saber en su circulación y no en su
acumulación.

La comisión actual de la Biblioteca de la Nueva
Escuela Lacaniana sección Ciudad de México (NEL
CDMX) ha tenido como orientación saber leer: la
sección, la ciudad, el malestar, el inconsciente. Así
surgen las Conversaciones con la ciudad, que, por
medio de la conversación, pone en acto a la biblioteca
como bisagra entre el trabajo de intensión con la
lectura de los textos y el trabajo en extensión con la
ciudad. Esta función bisagra implica que la biblioteca
no sólo custodia el saber, sino que propone el
encuentro con otros discursos: el arte, la literatura, la
ciencia y las manifestaciones del malestar
contemporáneo. 

Bajo este modelo bisagra, se organizaron cinco
conversaciones   cuyos   efectos,   saldos  de  saber  e 

54



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

interrogantes pueden recogerse uno por uno, a partir
del bordeamiento realizado entre la clínica, la política
y la episteme psicoanalítica. La primera conversación
tuvo lugar con Ezra Buenrostro, director de arte de la
película Pedro Páramo, basada en la célebre novela
de Juan Rulfo, referente fundamental de nuestra
literatura. Este encuentro permitió dialogar sobre la
desolación del campo, los efectos de violencia que
esto produce en la comunidad, así como las
resonancias entre lo vivo y lo muerto, lo onírico y el
inconsciente. 

La segunda conversación en torno al chiste y el humor
reunió a los comediantes Raquel Aedo y Martín
Román con quienes se exploró su singular lazo con el
humor y cómo, a través de la comedia, han
encontrado un saber hacer con su síntoma. 

En la tercera conversación contamos con la
participación del Dr. José Manuel Valenzuela, autor
del libro Corridos tumbados, bélicos ya somos, bélicos
morimos quien nos mostró cómo los corridos
surgieron en México como un modo de narrar cantado
la Revolución y, desde entonces, los fenómenos
sociales. Su propuesta nos llevó a conversar sobre la
violencia, la sexualidad, lo femenino, lo joven en la
cultura mexicana, y sobre la importancia, también
para el psicoanálisis, de que existan géneros
musicales que den voz a estos temas en vez de
prohibirlos. Desde la perspectiva psicoanalítica es
también un concepto fundamental que junto a la
sexualidad son estructurantes para el sujeto al mismo
tiempo que imposible de significantizar. 

Durante la cuarta conversación tuvimos como invitado
al guionista de la serie El secreto del rio, Alberto
Barrera.   En   este   encuentro   se  conversó  sobre  la 

55



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

experiencia de lo sexual para el ser hablante a partir
de lo que nos enseña la cultura muxe sobre lo
femenino y lo masculino, bordeando de cerca el tema
del congreso de la Asociación Mundial de
Psicoanálisis (AMP) 2026, No hay relación sexual. 

La quinta conversación, con la cual cerramos el año
2025, tuvo como invitado especial al dibujante Tute y a
Pilar Vellón, quienes presentaron su libro Ensayo para
mi muerte. Tute presentó su libro como un catálogo de
reacciones frente al misterio de la muerte, mostrando
su forma de trabajo que consiste en dejar que el
inconsciente aparezca y se escriba, pues para él “no
hay dibujo inocente, el dibujo es palabra en acto”.

Las Conversaciones con la Ciudad han permitido,
cada vez, abrir un lugar al no-todo del saber analítico
para interrogarnos sobre el malestar en la cultura
desde perspectivas diversas que, lejos de causar el
sentido, renuevan nuestra práctica y enriquecen
nuestra formación como psicoanalistas. 

Carolina Puchet Dutrénit 
(Responsable de la comisión) 
Diana Ortiz 
Ishtar Rincón 
Omar Domínguez 
Raúl Sabbagh 
Victoria Ferrero

56



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

* Texto presentado en la Actividad de
Biblioteca Lectura entre varios. Hablar
con Juanito hoy, el 1 de julio de 2005
en la NEL Sección Ciudad de México.

 Psicoanalista en Cancún, México,
Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana del Campo Freudiano
(NEL) y la Asociación Mundial de
Psicoanálisis (AMP). 

**

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

La sexualidad infantil
en Freud: un enigma
que perdura*
Diana Ortiz M**

La sexualidad infantil aparece como una interrogación
que insiste, precisamente porque no encuentra —ni
encontrará— resolución definitiva. No se trata de un
dato natural ya dado, sino de un campo abierto en el
que el sujeto, a su tiempo, inventa una respuesta
singular bajo la forma de la pulsión. Esta formulación
conserva plena vigencia en un momento en que la
sexualidad infantil ingresa al debate público y se
multiplican los discursos sobre identidad sexual,
fenómenos trans y elección de género en la niñez. En
este contexto, muchos padres acuden al psicoanalista
con la expectativa de “soluciones rápidas”, sin advertir
que, desde Freud, la sexualidad humana se estructura
en dos tiempos, un primer tiempo infantil (entre los
tres y cinco años), seguido por la latencia, y un
segundo tiempo que se inaugura con la pubertad. En
ese periodo, infancia y preadolescencia, podemos
decir que el niño aún no dispone de los cimientos
necesarios para una elección sexual definitiva; no
obstante, asistimos hoy a un empuje social hacia
decisiones tempranas.

Desde esta perspectiva, abordaré el caso Juanito
como ejemplo paradigmático de ese primer tiempo,
siguiendo  la   orientación  de  Tres  ensayos  de  teoría 

57



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

1. Freud, S. (1909). Análisis de la fobia de
un niño de cinco años (Caso Juanito). En
Obras Completas, Tomo X. BuenosAires:
Amorrortu, pp. 7-8.

2. Freud, S. (1899). Carta 101 a Wilhelm
Fliess, 3 y 4 de enero de 1899. En Obras
Completas, Tomo I. Buenos Aires:
Amorrortu, p. 318.

3. Freud, S. (1905). Tres ensayos de
teoría sexual. En Obras Completas, Tomo
VII. Buenos Aires: Amorrortu, pp.159-160

4. Ibid, p.176

sexual de 1905, texto que no pretende resolver el
enigma de la sexualidad sino ofrecer sucesivas
aproximaciones que lo mantienen abierto. El historial
clínico muestra un momento inicial en el que ciertas
contingencias precipitan un sueño angustioso y, como
solución subjetiva, la instauración de una fobia.

La primera puntuación, en relación con la moción
pulsional, Freud ofrece tres referencias decisivas. En
el historial de 1909 se pregunta “¿Será imposible
averiguar en el niño, en toda su frescura, aquellas
mociones sexuales y formaciones de deseo que en el
adulto exhumamos con tanto trabajo?”,  Ya en su
Carta 101 a Fliess había formulado que, ante la
pregunta por la primera infancia, la respuesta parece
ser “nada”, pero que en ese “nada” se aloja “un
germen de moción sexual”.  Y en Tres ensayos de
teoría sexual, subraya que las impresiones infantiles,
aunque olvidadas, dejan huellas duraderas: no
desaparecen, sino que quedan apartadas de la
conciencia por la represión”.  En tal sentido, el factor
infantil de la sexualidad. 

1

2

3

De este conjunto se desprende que la sexualidad
infantil se presenta como un agujero de saber: no hay
un discernimiento previo que organice la experiencia,
y el niño debe posicionarse con los únicos recursos
de que dispone —su cuerpo, su experiencia de
satisfacción y su acceso al lenguaje—. En el caso
Juanito, los padres describen a un niño alegre y
sincero que, antes de la aparición de la fobia, muestra
un vivo interés por su hace-pipí. Investiga la diferencia
entre lo vivo y lo inanimado, compara cuerpos y
pregunta a la madre si ella tiene hace-pipí. El
nacimiento de la hermana intensifica su curiosidad
—“¿le va a crecer?”— y sostiene una pulsión de
saber  sobre el sexo que, al  no  encontrar  respuestas 4

58



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

5. Freud, S. (1909). Análisis de la fobia de
un niño de cinco años, Op. Cit., p.88.

6. Tizio H., La infancia y el saber: la
función de las teorías sexuales.
https://www.youtube.com/watch?
v=ZcEE0vYwkTA&t=4347s

7. Freud, S. (1909). Análisis de la fobia de
un niño de cinco años, Op. Cit., p.21.

8. Freud, S. (1905). Tres ensayos de teoría
sexual, Op. Cit., p.149.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

en los discursos que lo rodean, lo lleva a inventarlas. A
ello se enlaza la dimensión corporal, en la que los
tocamientos reiterados producen una satisfacción
propia. Frente a esto, la madre lo amenaza con llamar
al médico para cortar el órgano; Juanito responde sin
angustia: “haré con la cola”. Solo más tarde esta
escena será resignificada como la irrupción del
complejo de castración. 

Respecto a la llegada de la hermana, el padre
introduce la historia de la cigüeña. El niño confronta la
mentira del adulto mediante signos corporales del
evento del nacimiento —gemido, sangre, abdomen
reducido—. Su pregunta tiene valor pulsional: anticipa
una pérdida temida, la del amor de los padres. Freud
denomina “entrelazamiento pulsional”  al cruce entre
ver y ser visto: Juanito mira, muestra y se deja mirar.
Esto se fija y se reprime, constituyendo un objeto que
tendrá efectos en la vida adulta. En la clínica con
niños, los juegos funcionan como escenario donde
esta invención pulsional se ensaya y se fija. Como
dice Hebe Tizio, “son juegos repetitivos, pero no
vacíos”.

5

6

La segunda puntuación sobre la ética del
psicoanálisis y síntoma, Freud formula en el historial
una orientación ética fundamental: suspender el juicio,
no apresurarse, no adoptar la preocupación de los
padres, no comprender demasiado rápido. El analista
escucha sin fascinarse por la fenomenología.  En su
correspondencia con Eitingon, Freud sostiene que no
se trata de suprimir el síntoma, sino de trabajar las
resistencias: la desaparición sintomática es un efecto
colateral. Afirma: “Los síntomas son sustitutos de
aspiraciones que toman fuerza de la pulsión sexual; si
son sustitutos, el síntoma miente”.  Esta ética no
apunta     al     bienestar,     sino   al    desciframiento   y

7

8

59

https://www.youtube.com/watch?v=ZcEE0vYwkTA&t=4347s
https://www.youtube.com/watch?v=ZcEE0vYwkTA&t=4347s


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

orientación por el goce.

En tal sentido, cuando un niño ve monstruos, produce
fobias o presenta miedos, no corresponde desmontar
su solución por la vía de la “realidad objetiva”. Cada
defensa tiene una función subjetiva y estructura clínica
distinta. Al respecto, no se puede eliminar una
solución sin ofrecer otra. Freud, con Juanito, respeta
ese tiempo y lee la función de la fobia en la economía
libidinal del niño.

La sexualidad infantil es un campo donde el niño
inventa respuestas frente a lo que no sabe. El síntoma
viene a ser una solución singular al goce. En tiempos
de respuestas rápidas, diagnósticos inmediatos y
demandas de resolución, ¿cómo sostener esta ética
del no saber? ¿Qué lugar damos hoy a la invención
subjetiva, sin ceder al empuje a resolver lo que Freud
situó como estructuralmente sin respuesta?

60



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

* Del Seminario de enseñanza
declarada Leer al niño hoy, dictada
durante el semestre enero-agosto del
2025 en la NEL, Sección Ciudad de
México.

** Asociada de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL), Sección CDMX.

1. Lacan, J. (1987). El Seminario,
Libro 20, Aun. Buenos Aires: Paidós,
p. 38.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Leer al niño hoy * 
María Victoria Ferrero**

El psicoanálisis es una práctica de la lectura, esto
podria sonar sencillo y libre de paradojas o
contradicciones si no hacemos una pausa en qué es
leer. De este modo, Lacan afirma que:  

Cuando de leer se trata en psicoanálisis conviene
ubicar la diferencia entre aquello que es posible de ser
leído, de aquello que escapa a todo sentido. Lacan
avanza en las implicaciones que tiene la lectura para
Freud y apunta de lleno al acto de leer. No se trata
exclusivamente de dar sentido o suponer sentido
oculto en ese algo que llama a ser leído, interpretado;
sino también de producir un efecto de escritura. La
lectura de la letra como significante Uno hace advenir
la escritura del inconsciente.

El recorrido que propusimos en la enseñanza
declarada Leer al niño hoy, permitió abordar la
cuestión desde diferentes perspectivas, sin perder de
vista que principalmente se trataba de la dimensión
del analista-lector.

61

Es bien evidente que en el discurso analítico no
se trata de otra cosa, no se trata sino de lo que
se lee, de lo que se lee más allá de lo que se ha
incitado al sujeto a decir, que no es tanto, como
dije la ultima vez, decirlo todo, sino decir
cualquier cosa, sin vacilar ante las necedades
que se puedan decir.1



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

2. Miller, J.-A. (2011). Leer un
síntoma.
https://revistaenlaces.com.ar/archivos
/enlaces_y/la_escuela/Leer_un_sinto
ma-J_A_Miller.pdf

¿Por qué leemos una y otra vez los historiales clínicos
de Freud? ¿qué más nos puede decir el caso Juanito?
¿Qué tiene que ver la lectura de un caso
paradigmático con la lectura del síntoma en la
práctica? Releer el caso a la luz de lo que se
investiga, permite el ejercicio de lo que llamamos
lectura. Si se tratara exclusivamente de lo que quiere
decir, de una traducción, estaría todo dicho ya.

En consecuencia, se trata más bien de lo que el caso
enseña, de lo que permite localizar, cuestionar, hacer
avanzar, según la lectura que se hace de él. El analista
inventa una lectura frente a cada caso y prescinde así
de un manual que le diga qué decir frente al
sufrimiento. Sostiene la práctica de la lectura y la
invención.

La clínica con niños hoy trae consigo el encuentro
inmediato con el sinfín de nombres que ha adquirido
lo insoportable de la infancia. La partida se juega entre
aquello que llega de entrada leído y nombrado por
otros discursos, y aquello que puede advenir tras la
lectura psicoanalítica. En palabras de Miller “bien decir
y saber leer están del lado del analista, pero en el
curso de la experiencia se trata de que bien decir y
saber leer se transfieran al analizante”.2

Que no exista la especialidad en psicoanálisis y que el
niño sea un sujeto responsable de su propio
sufrimiento, no significa que no existan cuestiones que
conviene ubicar como específicas de la clínica con
infantes. Inscrito en el lenguaje, el niño ocupa un lugar
en el deseo materno y en el funcionamiento familiar,
mismos que hay que leer. 

En la mayoría de los casos, la demanda inicial no es
del paciente. La familia, la escuela, el entorno 

62

https://revistaenlaces.com.ar/archivos/enlaces_y/la_escuela/Leer_un_sintoma-J_A_Miller.pdf
https://revistaenlaces.com.ar/archivos/enlaces_y/la_escuela/Leer_un_sintoma-J_A_Miller.pdf
https://revistaenlaces.com.ar/archivos/enlaces_y/la_escuela/Leer_un_sintoma-J_A_Miller.pdf


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

inmediato han señalado aquello que el sujeto pudo
hacer con lo real como incómodo, molesto o incluso
patológico. La transferencia como base sustancial del
dispositivo experimenta de entrada una suerte de
multiplicación que hace posible que el niño sea
llevado al consultorio. Será función del analista leer
cómo los padres suponen saber sobre el niño, cómo
lo significan, lo diagnostican o lo gozan. Leer no para
confrontarlo, sino para  descompletarlo. 

Este movimiento hará posible que el sujeto pueda
situar al analista como alguien que puede leer lo suyo
y no lo que los adultos dicen de él. En una época que
empuja a gozar, las promesas de eliminación del
sufrimiento infantil proliferan incansables. La
pedagogía pide y la ciencia otorga la ampliación de
los márgenes que abarcan los diagnósticos que
nombran las dificultades en el encuentro con el
aprendizaje, las alteraciones de la conducta y el uso
del cuerpo, el género, la socialización. 

No se trata de negar los diagnósticos de la
neurociencia, las evaluaciones de la pedagogía o los
dictámenes de la justicia; lo que resulta fundamental
es hacer cada vez una lectura que oriente sobre el uso
y el impacto que esos significantes tienen en el niño;
así como las consecuencias que se producen en el
pequeño mundo que habita.

63



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

 Del Seminario de Investigación Hacia
una Clínica del Exceso, Cuerpos
Desenfrenados, dictado en los meses de
marzo- mayo de 2025 en la NEL, Sección
Ciudad de México.

*

 Psicoanalista en Ciudad de México.
Miembro de la Nueva Escuela
Lacaniana (NEL) y la Asociación
Mundial de Psicoanálisis (AMP).

**

1. Freud, S. (1915). Pulsiones y
destinos de pulsión. Obras completas,
Tomo XIV. Buenos Aires: Amorrortu,
p. 117.

2. Lacan, J. (1964). El Seminario,
Libro 11: Los cuatro conceptos
fundamentales del psicoanálisis.
Buenos Aires: Paidós, p. 172.

3.  Ibid., p. 172.

4.  Ibid., p. 186.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Del cuerpo pulsional al
cuerpo desenfrenado*
Irene Sandner*

El concepto de pulsión, tal como lo plantea Freud,
remite a una exigencia constante de satisfacción que
se anuda a determinadas zonas del cuerpo y se
distingue de toda necesidad biológica. En Pulsiones y
destinos de pulsión, Freud define la pulsión como “un
concepto fronterizo entre lo anímico y lo somático”,
subrayando su carácter de empuje permanente. La
pulsión, al apoyarse en una función corporal, toma su
punto de partida en la necesidad, pero va más allá de
ella. El acto de alimentarse, por ejemplo, que
responde a la necesidad de hambre, puede también
generar un placer que no se limita a la función
biológica. En ese punto se separa de la biología para
ingresar en el campo del deseo y del lenguaje.

1

Lacan retoma el esquema freudiano en su Seminario
11 para mostrar que la pulsión no busca un objeto
externo, sino que obtiene su satisfacción en el rodeo
mismo que realiza. La pulsión “es una fuerza
constante”,  “la constancia del empuje impide
cualquier asimilación de la pulsión a una función
biológica, la cual siempre tiene un ritmo”  y “su meta
no es otra que ese regreso en forma de circuito”.  El
cuerpo deja entonces de ser concebido como una
totalidad orgánica para devenir el soporte
fragmentado de zonas de goce.

2

3

4

Cada pulsión  —oral, anal, escópica o invocante—  se 

64



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

5. Lacan, J. (1975). El Seminario, Libro
23: El sinthome. Buenos Aires: Paidós,
p. 18

6. Ibid., p. 18

7. Cosenza, D. (2024). Clínica del
exceso. Barcelona: Xoroi Edicions,p.
69-70.

8. Ibid., p. 11.

organiza alrededor de un borde que delimita una
superficie y, al mismo tiempo, la perfora. La
satisfacción se produce en ese retorno, no por haber
alcanzado algo, sino por haber hecho funcionar el
circuito. De ahí que Lacan defina la pulsión como “el
eco en el cuerpo del hecho de que hay un decir”,  y
agrega, “es preciso que el cuerpo sea sensible a
ello”.

5

6

Vemos entonces la incidencia del significante en el
cuerpo, allí donde lo biológico queda atravesado por
el lenguaje. “El cuerpo se vuelve pulsional cuando
tiene lugar, aunque sea parcialmente, la acción del
Otro simbólico sobre el goce primordial o Uno.”7

Así funciona la clínica de los síntomas neuróticos
clásicos, donde el circuito pulsional aún se halla
trenzado con las mediaciones simbólicas que
delimitan su trayecto. El sujeto mantiene allí una
pregunta dirigida al Otro, un síntoma que, al portar
sentido, llama a ser interpretado. En cambio, en la
clínica contemporánea o de los nuevos síntomas nos
encontramos con manifestaciones que ya no se
organizan como metáforas, sino como modos de
goce. El síntoma, más que un mensaje, se vuelve un
arreglo singular del goce, que hoy se manifiesta fuera
del lazo simbólico. Doménico Cosenza nombra a
estos nuevos síntomas, patologías del exceso.

Tal y como lo observa, el sujeto actual “busca el goce
al margen del Otro; por otra parte, el empuje al goce
es de tal intensidad e insistencia que a menudo
desborda los frágiles diques simbólicos”  Allí donde el
lenguaje antes funcionaba como dique, asistimos a un
empuje directo al goce, un retorno sin desvío ni pausa.
Este exceso de goce no es mera intensidad, es la
manifestación de un goce que ya no se satisface en el
rodeo,  sino  que  busca  consumarse en la inmediatez

8

65



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

del objeto.

Hugo Freda y Bernard Lecoeur, señalan por su parte
que los objetos contemporáneos —gadgets,
sustancias, pantallas— funcionan como objetos de
consumo que saturan la falta y tienden a borrar la
dimensión del deseo. Cuanto más se consume el
objeto, más retorna el vacío bajo la forma de la
repetición, del empuje, del síntoma que insiste. En los
llamados síntomas actuales el sujeto ya no se
organiza en torno al deseo, sino en torno al consumo,
su satisfacción proviene de la compulsión a repetir. El
cuerpo emerge como el lugar privilegiado donde se
inscribe la exigencia de goce. Ya no se trata del cuerpo
representado por el significante, sino de un cuerpo
afectado, excitado, atravesado por flujos que buscan
su descarga inmediata: un cuerpo desenfrenado.

Podemos entonces decir que el cuerpo desenfrenado
es la figura contemporánea del cuerpo pulsional
liberado de su amarre simbólico. Este cuerpo
desenfrenado no es libre, sino desbordado, sometido
al imperativo de gozar y a la multiplicación de objetos
que prometen una satisfacción inmediata. Los sujetos
se hallan así cautivos de una economía del exceso,
cuerpos excitados, medicados, intervenidos o
hiperconectados, donde el goce circula sin pausa y
sin palabra.

En la clínica, estos cuerpos se manifiestan como
atracones, compulsiones, adicciones, hipersexualidad
o fenómenos psicosomáticos que reemplazan el decir
por el acto. Allí donde falta el límite simbólico, el
cuerpo se convierte en escenario del goce. La función
del analista consiste en reinstaurar un borde, un punto
donde el sujeto pueda inscribir algo de su exceso y
hacer de él un trazo singular.   El cuerpo desenfrenado 

66



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

es, en definitiva, el síntoma de nuestra época, el punto
donde el goce, sin mediación del deseo, revela la
fragilidad del lazo social. Frente a este panorama, el
psicoanálisis lacaniano busca reintroducir la palabra
allí donde todo parece consumirse en el cuerpo, para
que el sujeto pueda escribir su modo propio de habitar
el goce.

67



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

* Texto presentado la Enseñanza
declarada Enigmas de lo femenino.
Variaciones una por una, durante el
primer semestre del 2025 en la NEL
Sección CDMX.

**Asociada de la Nueva Escuela
Lacaniana sede Ciudad de México. 

1. Brousse, M.-H. (2021). Modo de
gozar en femenino. Buenos Aires:
Grama, p. 17.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Medea: Maga-Mujer-
Madre y Asesina*
Cinthya Estrada** 

¿Quién es esa mujer de la que caigo?
Pascal Quignard, Medea

Siguiendo nuestra investigación sobre los “Enigmas
de lo femenino, variaciones una por una”,
trabajaremos una, la figura mitológica de Medea y su
enigmático y trágico pasaje al acto infanticida, al que
se agrega el asesinato de su rival, la Otra mujer
(Creúsa) y el padre de esta (el rey Creonte). Haciendo
arder la ciudad en ese acto pasional, asentando un
golpe de furia a lo más amado, al hombre que la
traicionó y lo que él más amaría - su descendencia,
aunque a la vez se golpeara a sí misma. Crimen
pasional, desbordando un sin límite, ¿mata por amor o
por odio? ¿Mata como mujer o como madre? ¿Es una
mujer que mata a la madre?

Medea madre sacrifica a sus hijos y deja de ser madre
reivindicando su lugar de mujer, “una verdadera mujer”
como dirá Lacan, pero ¿qué es una verdadera mujer?
¿sería LA mujer? ¿La mujer no tachada? Medea es a
la vez la madre, que toma a sus hijos como objetos,
en lo real, y que puede desprenderse de ellos por ser
su madre lo cual nos lleva a pensar en la clínica del
pasaje al acto criminal, y al mismo tiempo, en otro
registro, mediado por el fantasma, la mujer en su
vertiente de la cuestión de lo femenino, el eterno
femenino, ya que “para tener acceso a lo femenino,
entonces, hay que separarse de la madre”.1

68



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

2. De la Cerda, D. (2024). Medea me
cantó un corrido. Ciudad de México:
Sexto piso, p.103. 

El personaje de Medea proviene de la mitología
griega, las versiones más conocidas son las de
Eurípides y Séneca. Es un personaje que ha cautivado
a muchos artistas, ha sido representada en el cine por
directores como Pier Paolo Pasolini, cuya Medea es
interpretada por María Callas en 1969, y Arturo
Ripstein en la película Así es la vida del año 2000. El
escritor Pascal Quignard escribió una breve versión de
Medea. Pintores como William Turner, Eugene
Delacroix, Aimé Morot la han representado. Su historia
fascina, sorprende y horroriza. 

Medea cuenta en su historial una seria de actos
trágicos y violentos. Es el paradigma de la mujer
asesina y cruel que llega a cometer lo que, en todas
las sociedades, desde la antigüedad hasta nuestros
días, es considerado algo de lo más terrible y
sancionado: el infanticidio. Con este personaje se
toca, lo sagrado del mito de la madre bondadosa y
amorosa, a las antípodas de la Virgen María, la madre
de dios. Medea “renunció” a ser madre asesinando a
sus hijos, con ello complejiza la cuestión de la
maternidad: "la maternidad es una fiera herida, es
amar tanto a otra persona hasta que duela, pero
también es perder la razón y tener pensamientos
funestos de muerte”  nos dice Dahlia de la Cerda en
una versión contemporánea, feminista y mexicana de
Medea.

2

Los griegos algo sabían de la fuerza intensa y
estragante que puede tener el amor y la pasión de las
madres, y en su sociedad los hijos eran separados de
ellas. 

Medea concentra en ella sola los crímenes más
abyectos. Traiciona a su padre, mata a su hermano e
hijos. Además, asesina por amor, por celos, por
venganza  y  no por bienes materiales,  ni por el poder, 

69



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

3. Lacan, J. (2012). Televisión. Otros
Escritos. Buenos Aires: Paidós, p 566. 

4. Quignard, P. (2023). Medea. Ciudad de
México: Cuadrivio, p 25. 

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

no está del lado del Amo, del lado hombre en las
fórmulas de la sexuación y sus intereses fálicos. De
hecho, renuncia dos veces a su lugar, a su tierra, es
una extranjera, se exilia, se despoja de todo, cede
todo ¿por amor?, recordamos con ello la frase de
Lacan: “no hay limite a las concesiones que cada una
hace para un hombre: de su cuerpo, de su alma, de
sus bienes”.3

La historia de Medea, su tragedia empieza, cuando
llegan los Argonautas comandados por Jasón a
robarse el vellocino de oro. “Medea se enamora al
instante de ese hombre que se planta, imponente,
delante de ella. Tiene el cuerpo cubierto con la piel de
una pantera amarilla y negra: Su pie derecho nunca
ha conocido el cuero de un calzado. Lleva en el pie
izquierdo unas sandalias de oro. Cojea de manera
espantosa”.4

Les ayuda a robarse el vellocino de oro con su magia
y astucia, traicionando por ese hombre a su padre y
asesinando cruelmente a su hermano en la huida, lo
descuartiza para que el padre vaya recuperando los
pedazos de su cuerpo y así poder escapar. Una vez
instalados en Corinto, tienen dos hijos. 

Sin embargo, Jasón decide casarse con la hija del rey,
haciendo de Medea, “la mujer del proceso”, como se
dice, la que ayuda al hombre y este termina por irse, la
abandona, la cambia por otra. Con ese matrimonio por
“conveniencia”, Jasón generosamente mantendría a
sus hijos y estos podrían gozar del estatuto que el
padre tendría con esa nueva alianza. Medea no hace
los mismos cálculos que Jasón, y para ella es una
herida imperdonable. Que solo la venganza podrá
calmar. Medita, su ser de mujer ha sido tocado, herido
y hace lo irreparable. Un pasaje al acto que aniquila,
arde, incendia.

70



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

5. Eurípides, (s/f). Medea.
https://guardianesdelexico.wordpress.
com/wp-
content/uploads/2009/07/medea-de-
euripides.pdf

6. Quignard P., Op cit., p. 31. 

7. Ibid p. 33. 

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

Creonte, el Rey de Corinto que conocemos todos por
Edipo, por temor a la furia de Medea la destierra, lo
que nos recuerda a Antígona, otro gran personaje de
la mitología griega que Lacan retoma en el seminario
de la Ética del psicoanálisis, como ella, no cede, pero
no es al deseo al que Medea no cede, podríamos
decir que es al goce. Ambas dicen No al rey, al amo.
Medea medita, prepara su venganza, utiliza artilugios
y ungüentos femeninos, convence, -me iré, le dice al
tirano, -oh gracias generoso Rey, miente. En signo de
agradecimiento elabora con su magia una diadema de
oro para la futura esposa. Por la ambición del Rey y la
vanidad de ambos (Rey e hija) acceden y reciben el
regalo. “Pues la mujer es medrosa y no puede
aprestarse a la lucha ni contemplar las armas, pero,
cuando la ofenden en lo que toca al lecho, nada hay
en todo el mundo más sanguinario que ella”.5

Medea hace alianza con las mujeres de su alrededor,
en sororidad diríamos ahora, envía con sus hijos el
regalo envenenado, inflamado, al portar esa diadema
prende en llamas a la joven esposa, incendia al padre,
se incendia toda la ciudad, todo arde.

“Duda. Ama a los hijos. Odia a su esposo. ¿Cuál es la
alegría más grande de una mujer? ¿vengarse de su
esposo? ¿Preservar a sus hijos? Está dividida:
medita. Está desgarrada. Medita”.  Después de
asesinar a sus hijos y ver vencido a Jasón Medea deja
Corinto volando en una carroza dorada. “De repente
los mata (…) Es mediodía. Medea sube, con el sol,
hasta el sol. Medea se une al Tiempo, su padre, junto
al Sol, su abuelo”.

6

7

La verdadera mujer y el sin límite.

En Juventud de Gide o la letra y el deseo, Lacan, al
referirse  a   Madelaine,   el   “amor único”   del  escritor 

71

https://guardianesdelexico.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/07/medea-de-euripides.pdf
https://guardianesdelexico.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/07/medea-de-euripides.pdf
https://guardianesdelexico.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/07/medea-de-euripides.pdf
https://guardianesdelexico.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/07/medea-de-euripides.pdf


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

8. Lacan, J. (1995). Juventud de Gide o la
letra y el deseo. Escritos 2. México: Siglo
XXI, p. 740.

9. Ibid. 

10. Ibid, p. 741.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

André Gide, por derivación, concierne a Medea y se
refiere a ella como “una verdadera mujer”.8

Madelaine como Medea han sido traicionadas, de una
traición intolerable que toca su integridad de mujer, su
ser de mujer, lo más íntimo. Así, en el caso de
Madelaine el acto que sigue a la traición, es la quema
de las cartas que el escritor le había dado y que él
consideraba lo más precioso, su objeto a podríamos
decir, “por lo cual las llama su hijo, no puede
aparecérsenos sino colmando la hiancia que el acto
de la mujer quiso abrir en su ser, excavándola
lentamente una tras otra con las cartas arrojadas al
fuego de su alma llameante”.9

Eso que arde, que quema, lo explosivo lo vemos
también en Medea, pero ella del lado del sin límite, del
lado de la relación no con el falo, la castración, sino
con S(A), tachado y es un toque “femenino”, nada
discreto, el exceso, lo que desborda. Nos hace
recordar la escena de Thelma y Louise de 1991, la
película de Ridley Scott, donde estas mujeres en un
viaje por la libertad, incendian una pipa en el desierto,
la imagen es memorable. Hay algo de lo femenino
llameante, que arde. 

Lacan nos dice “¡Pobre Jasón partido a la conquista
del vellocino de oro de la dicha y que no reconoce a
Medea!”.  10

Jasón traiciona a Medea, ella rechaza
categóricamente esta traición, ser desplazada,
intercambiada por otra, herida en su ser de mujer, una
mujer que ama demasiado. En esta pareja
encontramos algo de la diferencia del amor del lado
hombre y del lado mujer, un lado fetichista y otro
erotómano. Jasón conquista el objeto, oro, y no
reconoce  a  la  mujer,  Medea,  quien  ama con locura.

72



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

11. Miller, J-A. (2028). L´os d´une cure,
Paris: Navarin, p. 77.

12. Bony, F. (2011). Médée “une vraie
femme”. https://www.lacan-
universite.fr/wp-
content/uploads/2011/01/REFERENCE
S_5.pdf

13. Eurípides, Op. Cit. 

14. Ibid. 

15. Miller, J-A. (2016). Medea a medio
decir. El psicoanálisis 29: Barcelona.

Para J-A. Miller “Del lado masculino, el objeto a es una
unidad de goce, una unidad discreta, separada y
contabilizada (…) en la mujer la forma es erotómana
(…) la demanda de amor, en su carácter
potencialmente infinito, regresa en el ser hablante
femenino bajo forma de estrago, el estrago es la otra
cara del amor”.11

Ese amor por él que ella tiene es traicionado, la
traición revela la no relación sexual, revela la
castración a la que Medea no accede, es herida de
muerte, golpea y hace surgir otro sujeto en el acto, se
borra y es otra la que aparece. Lo insoportable de ver
a Jasón tachado que le devuelve algo de la
castración, de su propia castración no dialectizada. 

Para François Bony “Medea por su acto, revela lo
ilimitado de la locura femenina y su relación a la
pulsión de muerte, cuando el ultraje hace caer todos
los semblantes. Ella ilustra un régimen del más allá del
falo”.  Así, al ser traicionada, cuando el semblante del
amor cae, cuando la pareja no sostiene la ilusión del
amor que vela el agujero, cuando ese otro supuesto
saber amar, saber de su goce desaparece, ella no
tiene nada, no tiene nada que perder. Medea en su
pasión ama a Jasón con un amor absoluto, ama “con
su corazón loco de amor”,  ella ama hasta perderlo
todo porque como mujer, del lado del no-todo y del
goce otro, no tiene nada que perder, “¡Qué gran mal el
amor es para los mortales!”.

12

13

14

Si bien La mujer no existe, no por ello no hay actos de
La mujer, actos donde no hay nada que perder, no hay
falo que perder. 

¿Qué sería una verdadera mujer? – una verdadera
mujer nos dice Jaques-Alain Miller, “no es madre”,
está  despojada  de  los  objetos fálicos.  Del lado de la

15

73

https://www.lacan-universite.fr/wp-content/uploads/2011/01/REFERENCES_5.pdf
https://www.lacan-universite.fr/wp-content/uploads/2011/01/REFERENCES_5.pdf
https://www.lacan-universite.fr/wp-content/uploads/2011/01/REFERENCES_5.pdf
https://www.lacan-universite.fr/wp-content/uploads/2011/01/REFERENCES_5.pdf


La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

16. Lacan, J. (2012). Ibid.

17. Miller, J-A. (2016). Medea a medio
decir. Op. Cit.

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

mujer hay la división (La), del lado hombre la
castración. Para Freud la solución a la pregunta sobre
la mujer es la maternidad, los hijos siendo el sustituto
del falo vendrían a resolver la cuestión desde el tener.
Para Lacan, siguiendo las fórmulas de la sexuación, la
pregunta por lo femenino se ubica del lado del goce
otro y lo no-todo, la cuestión de lo femenino no se
resuelve con la madre, sería una “solución” una por
una, más allá de la madre. La madre, quedaría del
lado del tener, es decir, del lado fálico, una parte de la
mujer en tanto madre tiene una relación con el falo.
Una verdadera mujer es la parte loca, la que no es
todo y que está a distancia de la madre. “Así el
universal de lo que ellas desean es locura: todas las
mujeres están locas, como se dice. Es incluso por eso
por lo que no son todas, es decir, no locas-del-todo /
no para nada locas (pas folles du tout), acomodaticias
más bien”.16

De esta manera: “Medea está ahí para mostrar lo que
pasa cuando surge la mujer, escondida en la madre-
cuando la lógica del significante mujer se lo lleva
sobre la madre- cuando la castración se lo lleva sobre
el tener que lo oculta”.  17

Podemos leer así diferentes momentos en Medea,
maga-mujer-madre y asesina. Medea maga,
medicina, es la hechicera, que tiene un saber
desconocido para los demás, tiene un plus, que
encontramos en algunas descripciones de lo
femenino, como las brujas, aquellas que eran
señaladas por no inscribirse a la norma mâle, norma
hombre, en la historia nos dicen que fueron
quemadas, en la película de Ripstein en su versión de
Medea, ella es un poco chamana, cura con hierbas y
practica abortos. La Medea de Dahlia de la Cerda,
también practica abortos, ayuda a las mujeres que
deciden  no  tener  hijos  por  amor  pero  también  por 

74



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

18. Miller, J.-A (2016). Ibid.

simplemente no querer ser madre y perder el cuerpo
femenino después de una operación estética, también
acompaña a las mujeres que deciden dar vida en un
contexto de muerte y violencia, acompaña igualmente
a las madres buscadoras y a los hijos buscados
aunque estos sean criminales, es decir, Medea puede
ser leída como una mujer no- toda, que al rebasar el
límite es capaz de intentar “reparar”, “remediar”. 

En América Latina tenemos una versión de Medea en
“La llorona”. En algunas versiones se trata de una
mujer indígena que al quedar embarazada de un
español (durante la conquista) mata a su bebé y es
condenada a errar llorando a sus hijos. ¡Ay mis hijos!,
se lamenta con un llanto aterrador con el que trata de
perder a los hombres que encuentra a su paso. Aquí
sin embargo, no queda visible la cuestión del amor, en
algunas versiones se trata incluso de una violación. Es
un alma en pena que ha sido maldecida, difamada
(dit- femme). Es otra figura femenina del horror, como
Medusa y las sirenas. Mujeres que representan el
rechazo de lo femenino, el peligro de sus encantos y
no solo para los hombres, lo femenino es y hace
enigma y su rechazo también queda del lado de la
propia mujer, su goce es extranjero para sí misma, es
un goce Otro.

El lado fálico le tiene miedo a la mujer y construye la
historia de la mujer peligrosa, de quien habría que
defenderse, defendiéndose así de su propia pulsión,
como en algunas religiones que velan a la mujer para
que no sean vistas y no despertar la libido en ellos
mismos: “y estoy aquí reparando el daño. No puedo
cambiar el pasado, quizá porque mi destino lo escribió
la misoginia de los hombres, esa misoginia que por
milenios nos escribió como emocionales. Como
malas, malísimas, malotas. O como buenas,
buenísimas,  sin matices”.   Eso  de  lo  femenino  que 18

75



La Escuela, una experiencia

GLIFOS 22

**"How Nature Enhances
Life and Well-Being for

Humanity: The Vital Role
of Forests in Creating a
Healthier and Happier

World"**

escapa al régimen fálico donde no hay lugar a los
matices y las contradicciones, o madre o prostitutas. 

Además de la maga podemos ver en Medea como lo
desarrollamos anteriormente la cuestión de la mujer,
su amor y pasión erotómano. Y del lado de la madre,
la parte del tener, los hijos. En cuanto a la asesina, la
vemos en el momento del pasaje al acto criminal, así
Medea concentra en ella a la maga, la mujer, la
madre, la asesina, es decir, magia, vida, amor pasión
y muerte. 

La cuestión de Medea, me parece, problematiza al
menos dos puntos: la clínica del pasaje al acto
infanticida y la pregunta por la mujer, lo femenino,
entre madre y mujer. ¿Habrá una Medea en cada
mujer?, una mujer que se las arregla con la parte
madre y que vacía a la madre, ¿qué hacer con la parte
Medea que la habita?

76


